
ENCICLOPEDIA FILOSOFICA Pareyson

8321

ciali derivata da Auguste Comte e la connessa
visione dell’economia politica come parte di
una scienza sociologica più generale; 2) la pro-
pria familiarità, in quanto ingegnere, con il
metodo proprio della meccanica razionale
(che implica, fra l’altro, l’assoluta necessità e
al tempo stesso l’ovvia sussidiarietà dell’uso
del calcolo differenziale), da lui considerata
come il migliore esempio di metodo «vera-
mente scientifico»; 3) l’opinione di John Stuart
Mill a favore del metodo delle approssimazio-
ni successive quale mezzo per preservare il ca-
rattere empirico dell’economia.
Una tale concezione lo condusse a difendere
strenuamente l’idea secondo cui il cosiddetto
homo oeconomicus dovesse rappresentare l’ini-
ziale (e fondamentale) oggetto di analisi di
una teoria economica adeguatamente forma-
lizzata. Così fondata sulla considerazione di un
ente «astratto», allorché le conclusioni non si-
ano suffragate dall’evidenza empirica – come
l’autore stesso onestamente riconosce in
un’occasione importante come il «discorso
per il giubileo» all’università di Losanna del
1917 (cfr. Oeuvres Complètes de Vilfredo Pareto,
ed. a cura di G. Busino, Genève 1963-1989, 30
voll., vol. XIX, pp. 65-70) – non resterebbe che
intraprendere il difficile cammino delle ap-
prossimazioni successive. Proprio le difficoltà
incontrate in tale direzione lo resero, a un cer-
to punto dei suoi studi, palesemente insoddi-
sfatto per la «inesattezza» (nel senso milliano
del termine: cfr. D. Hausman, The Inexact and
Separate Science of Economics, Cambridge 1992)
della scienza economica, e lo spinsero a dedi-
carsi alla sociologia (Trattato di sociologia gene-
rale, Firenze 1916, ed. francese del 1919, ora in
Oeuvres Complètes de Vilfredo Pareto, ed. a cura
di G. Busino, Genève 1963-1989, 30 voll., vol.
XII). Anche in questo nuovo campo di ricerca
mantenne però le medesime premesse meto-
dologiche, così che non sorprende affatto che
non vi abbia trovato i medesimi riconoscimen-
ti ottenuti come economista.

A. Salanti
BIBL.: Corso di economia politica, ed. a cura di G. PA-
LOMBA, Torino 1971.

Su Pareto: G. BUSINO, Pareto, Vilfredo, in J. EATWELL -
M.MILGATE - P. NEWMAN (a cura di), The New Palgrave.
A Dictionary of Economics, London 1987, vol. III, pp.
799-804; A. KIRMAN, Pareto as an Economist, in J. EA-
TWELL - M. MILGATE - P. NEWMAN (a cura di), The New
Palgrave. A Dictionary of Economics, London 1987,
vol. III, pp. 804-809; G. BUSINO (a cura di), Pareto oggi,

Bologna 1991; B. INGRAO - F. RANCHETTI, Il mercato nel
pensiero economico, Milano 1996, cap. 11, pp. 487-
513; R. MARCHIONATTI - E. GAMBINO, Pareto and Politi-
cal Economy as a Science: Methodological Revolution
and Analytical Advances in Economic Theory in the
1890s, in «Journal of Political Economy», 105
(1997), pp. 1322-1348; L. BRUNI, Vilfredo Pareto and
the Birth of the Modern Microeconomics, Cheltenham
2002.

PareysonPAREYSON, LUIGI. – Filosofo italiano, n. a
Piasco (Cuneo) il 4 febbr. 1918, m. a Segrate
(Milano) l’8 sett. 1991. Allievo di A. Guzzo, fu
professore di Storia della filosofia a Pavia nel
1951, quindi di Estetica (fino al 1964) e poi di
Filosofia teoretica a Torino. Diresse la «Rivista
di Estetica» e l’«Annuario filosofico».
Le opere principali sono: La filosofia dell’esi-
stenza e Carlo Jaspers, Napoli 1940; Studi
sull’esistenzialismo, Firenze 1943; Esistenza e per-
sona, Torino 1950, 19852; Fichte, ivi 1950; Esteti-
ca, ivi 1954; Teoria dell’arte, Milano 1965; I pro-
blemi dell’estetica, ivi 1966; Conversazioni di este-
tica, ivi 1966; L’estetica di Kant, ivi 1968; Verità e
interpretazione, ivi 1971; L’esperienza artistica, ivi
1974; Schelling, Torino 1975; Etica ed estetica in
Schiller, Milano 1983; Dostoevskij, Torino 1993;
Ontologia della libertà, ivi 1995. È in corso di
pubblicazione presso Mursia l’edizione delle
Opere complete.
Nei suoi lavori sull’esistenzialismo, che ne in-
trodussero in Italia la problematica, Pareyson
intese dimostrarne l’importanza come affer-
mazione dell’esigenza personalistica, anche se
in modo non pienamente soddisfacente a cau-
sa di residui hegeliani, quali l’implicanza di
positivo e negativo, che avrebbero impedito di
intendere adeguatamente la struttura della
persona, da lui definita come coincidenza di
autorelazione e relazione all’altro. Di qui il
programma svolto in Esistenza e persona, dove,
affermata – oltre la crisi del razionalismo me-
tafisico e contro le filosofie della dissoluzione
dello hegelismo – l’incommensurabilità di fi-
nito e infinito, viene svolta una filosofia della
persona intesa come nesso indissolubile di
concretezza e storicità, da un lato, e di relazio-
ne e apertura alla trascendenza, dall’altro. Nel-
la persona singolarità e universalità coincido-
no, quando siano purificate dai concetti di in-
dividualità e particolarità, come da quelli di
generalità e totalità; e il finito è caratterizzato
dal fatto di essere, insieme, insufficiente e po-

VOLUMIfilosofia.book  Page 8321  Monday, September 11, 2006  2:46 PM



Pareyson ENCICLOPEDIA FILOSOFICA

8322

sitivo, non tanto positivo da esser sufficiente,
né tanto insufficiente da esser negativo.
L’orientamento personalistico di Pareyson
viene poi svolto in una filosofia ermeneutica,
che ha le sue radici peraltro anche nella sua
teoria estetica. Questa teoria, che ha costitui-
to la prima grande alternativa all’estetica cro-
ciana, ha il suo fulcro nel concetto di «forma-
tività», intesa come atteggiamento essenziale
dell’uomo, inerente a ogni sua operazione e
specificato nell’arte. Ogni operazione umana
è formativa nel senso che è insieme produzio-
ne e invenzione, cioè «fa» inventando insieme
il «modo di fare». Nell’arte la formatività si
specifica dandosi un contenuto, una materia,
una legge: il contenuto è la personalità
dell’artista fattasi modo di formare, cioè stile;
la materia è fisica, sì che nell’arte spiritualità
e fisicità coincidono; la legge è la regola indi-
viduale dell’opera da fare, per cui l’opera agi-
sce come formante prima ancora di esistere
come formata. Così inteso, il fare artistico ha
un carattere interpretativo, nel senso che non
è esecuzione e traduzione materiale di una
precedente intuizione né applicazione di un
modello, ma invece creazione senza modelli,
pura interpretazione, al punto che ciò che vie-
ne interpretato (la forma dell’opera) non si
definisce se non all’interno dell’interpretazio-
ne stessa, e cioè dell’esecuzione che il fare
dell’artista ne dà.
La nozione di interpretazione, elaborata ini-
zialmente nell’estetica, è al centro dell’ontolo-
gia ermeneutica di Pareyson: essa designa il
modo in cui si dispiega, in tutte le forme della
sua attività, il nesso che lega l’uomo all’essere.
È infatti un atto di interpretazione personale
quello in virtù del quale la situazione storica e
la stessa personalità vengono assunte come
via di accesso alla verità. In secondo luogo, al-
la base dell’interpretazione, cooriginario con
essa, c’è un atto di scelta, una decisione per
l’essere: ciò significa che l’essere non si pre-
senta come un dato onticamente dispiegato,
ma come un dono, come un appello a cui deve
corrispondere da parte della persona un impe-
gno di testimonianza (e qui si apre il discorso
dell’etica). Solo perché l’essere è dono, origine
e inesauribilità, e non dato, la conoscenza è
interpretazione e l’impegno è testimonianza
che risponde a un appello. E infine poiché in
virtù della sua infinità, la verità è inesauribile,
allora nessuna interpretazione può esaurirla:
essa la contiene tutta (altrimenti non sarebbe

vera) ma da un determinato punto di vista (co-
me del resto è richiesto dal suo carattere per-
sonale). Il momento rivelativo del pensiero è
perciò inseparabile da quello espressivo lega-
to alla storicità e concretezza della persona.
Quando però la dimensione espressiva diven-
ta esclusiva, allora si produce un pensiero ide-
ologico, che è privo di verità e può essere sol-
tanto sottoposto a un trattamento demistifi-
cante. L’ideologia non può perciò essere sosti-
tutiva della filosofia, perché, come pensiero
meramente espressivo e strumentale, nasce
da un originario e radicale ripudio della verità,
che non consente alcun passaggio ad essa né
alcun compromesso con essa.
Nell’ultima fase del suo pensiero Pareyson ha
rielaborato e sviluppato i temi del suo pensie-
ro in un’ontologia della libertà, che ha il suo
asse portante in un’ermeneutica dell’esperien-
za religiosa cristiana. In tale ermeneutica, se-
condo Pareyson, non si smarrisce la criticità
del discorso filosofico, perché si tratta piutto-
sto di mostrare il significato universale del mi-
to religioso e di riconoscere il carattere esi-
stenziale e rivelativo dell’esperienza della veri-
tà, mostrando che l’esperienza religiosa è il
luogo di questo darsi originario (nella forma
del mito) della verità. Nell’ontologia della li-
bertà non solo l’esistenza si definisce come li-
bertà, ma l’essere stesso è libertà o, più radi-
calmente ancora, è il risultato della libertà, è
quella positività che scaturisce dall’autoaffer-
mazione di una libertà originaria che non pre-
suppone nulla prima di sé. La realtà si presen-
ta come gratuità, è «senza fondamento», «è
perché è», e come tale «è appesa alla libertà».
Occorre allora abbandonare il primato dell’es-
sere sostituendovi quello della libertà. Muo-
vendo di qui Pareyson affronta il problema del
male come problema cosmico e ontologico.
Non solo Dio è coinvolto dalla vicenda di un
male che ha dimensioni cosmiche, ma, pro-
prio come libertà originaria, sta anche all’ori-
gine della sua possibilità: affermando se stes-
so, Dio introduce l’alternativa fra bene e male
(risolvendola in favore del bene, mentre l’uo-
mo la risolverà in favore del male). L’ontologia
della libertà, infine, costituisce per Pareyson
l’ispirazione profonda, anche se per lo più tra-
dita, della filosofia moderna. Al recupero di
questa ispirazione si può dire che sia stata de-
dicata fin dall’inizio la sua attività storiografi-
ca, i cui frutti migliori sono i lavori dedicati al
pensiero classico tedesco, e in particolare a Fi-

VOLUMIfilosofia.book  Page 8322  Monday, September 11, 2006  2:46 PM



ENCICLOPEDIA FILOSOFICA Parini

8323

chte e a Schelling, dei quali Pareyson ha inno-
vato profondamente l’interpretazione liberan-
dola dall’ipoteca hegeliana.

C. Ciancio
BIBL.: Una bibliografia completa delle opere di e su
Pareyson è contenuta in F. TOMATIS, Pareyson. Vita,
filosofia, bibliografia, Brescia 2003.

ParfitPARFIT, DEREK. – Filosofo oxoniense, n. a
Chengtu, Cina, nel 1942. Il suo Reasons and
Persons (Oxford 1984, tr. it. di R. Rini, Ragioni e
persone, Milano 1989) ha dato vita a una lunga
stagione di dibattiti fra i filosofi morali. La te-
oria di Parfit ruota intorno alla critica della
concezione dell’identità personale che è as-
sunta dal senso comune e che costituisce un
presupposto fondamentale delle teorie
dell’azione come massimizzazione dell’inte-
resse personale. Parfit propone una teoria ri-
duzionistica dell’identità, per la quale le per-
sone non sono altro che la connessione psico-
logica delle loro esperienze. Questa concezio-
ne è passibile di produrre importanti implica-
zioni etiche e politiche. In particolare, i doveri
verso se stessi, all’interno di una prospettiva
teorica in cui viene negata l’unità transtempo-
rale dell’io come fatto metafisico, possono es-
sere ridescritti come doveri verso soggetti fu-
turi; in questo modo possono essere giustifi-
cate misure paternalistiche, in deroga al prin-
cipio liberale di autonomia. D’altro lato, la
confutazione della teoria dell’interesse perso-
nale consente di riconcettualizzare la raziona-
lità dell’altruismo e dei comportamenti coo-
perativi. La teoria di Parfit nega che possa es-
sere data importanza alla «separatezza delle
persone» come fatto morale fondamentale, e
fornisce plausibilità al carattere «impersona-
le» dell’approccio utilitaristico alle questioni
etiche. In alcuni articoli recenti (e in una mo-
nografia di prossima pubblicazione, Climbing
the Mountain) Parfit ha difeso una concezione
esternalista, antinaturalistica e oggettivistica
delle ragioni per agire.

V. Ottonelli
BIBL.: The Unimportance of Identity, in H. HENRY (a cu-
ra di), Identity, New York 1995, pp. 13-45; Equality
and Priority, in «Ratio», 10 (1997), pp. 202-221; Re-
asons and Motivation, in «Proceedings of the Aristo-
telian Society», 71 (1997), pp. 98-146.

Su Parfit: J. DANCY (a cura di), Reading Parfit, Oxford
1997.

PariniPARINI, GIUSEPPE. – Poeta, n. a Bosisio, nella
Brianza, il 23 magg. 1729, m. a Milano il 15 ag.
1799. 
La sua poetica (Discorso sopra la poesia, 1761;
Dei principi generali e particolari delle belle lettere
applicati alle belle arti, postumo) si ispira in
ugual misura ai canoni del sensismo, filtrati
attraverso la tradizione classicistica del Cin-
quecento, e ai nuovi orientamenti riformistici
dell’illuminismo.
Egli afferma che la poesia nasce dall’intuizio-
ne sensibile delle cose, dalle «impressioni de-
gli oggetti esteriori», e tende come ultimo fine
a dilettare: «Esser la poesia l’arte d’imitare o
di dipingere in versi le cose in modo che sien
mossi gli affetti di chi legge e ascolta, accioc-
ché ne nasca diletto» (cfr. Discorso sopra la po-
esia, in Tutte le opere, Firenze 1925, p. 684). Ma
una nuova coscienza di misura, dettata dal
buon senso e dalla ragione, interviene a frena-
re il gusto di un «vano abbigliamento», affin-
ché il diletto non nasca solo dall’arte, ma so-
prattutto dalla verità, dall’essenza delle cose.
Il sensismo propone la concretezza come fonte
prima del poetare, su cui gli ideali umanitari e
ugualitari del Settecento innestano il concetto
della poesia educativa («e, benché io sia d’opi-
nione che l’instituto del poeta non sia di gio-
vare direttamente, ma di dilettare, nulladime-
no, son persuaso che il poeta possa, volendo,
giovare assaissimo», cfr. ibi, p. 687). Parini si
colloca fra l’edonismo di una poetica che ri-
prende in termini scientifici quella classica e
l’utilitarismo di una poetica razionalistica e ri-
voluzionaria, accogliendo i contributi di en-
trambe, temperandoli col buon senso della
sua personalità e superandoli con vaghe anti-
cipazioni del romanticismo.

G. Pullini
BIBL.: Opere, Milano 1990.

Su Parini: G. CARDUCCI, Il Parini minore e il Parini
maggiore, in Opere di Giosuè Carducci, Bologna 1903-
07, voll. XIII-XIV; D. PETRINI, La poesia e l’arte di Giu-
seppe Parini, Bari 1930; F. DE SANCTIS, Nuovi saggi cri-
tici, Bari 1952, vol. III; S. CARAMELLA, in Momenti e
problemi di storia dell’estetica, vol. II: Dall’antichità
classica al barocco, Milano 1959, pp. 915-920; A. PIRO-
MALLI, Giovanni Parini, Firenze 1966; L. POMA, Stile e
società nella formazione del Parini, Pisa 1967 (con ed.
critica del Dialogo sopra la nobiltà); W. BINNI, in E.
CECCHI - N. SAPEGNO (a cura di), Storia della letteratu-
ra italiana, vol. VI: Il Settecento, Milano 1968, pp.
806-827, 1069-1073 (bibliografia di L. Felici); R.
SPONGANO, La poetica del sensismo e la poesia del Pari-

VOLUMIfilosofia.book  Page 8323  Monday, September 11, 2006  2:46 PM


