04-Tommasi.indd 35

StPat 59 (2012) 35-48

IL PRATICO, LE PRATICHE, L’ESISTENZA

Le riflessioni proposte da E. Conti' ci spingono a porre ulteriormente
in luce il senso del pratico e delle pratiche che determinano I'«esistenza»
umana?. Lo faremo, senza pretese di esaustivita, attraverso una considera-
zione fenomenologica di alcuni degli «intrecci» che essa ospita e che la
animano. Si tratta di intrecci — qui ne evidenzieremo quattro: passivo e
attivo; pratico e teorico, cura e temporalita, sé e altro — che, colti nel loro
apparire alla coscienza, non si risolvono in un dispositivo dialettico o in
conglomerati di semplici presenze e vanno compresi come i confini aper-
ti di un continuo transitare e transire che ¢ 'accadere della vita umana
in quanto esistenza incarnata animata dalla liberta’. Un tale accadere &
legato al fatto che 'uvomo anzitutto agisce: per lui I'azione — individuale
e/o cooperativa — ¢ inevitabile. Attraverso i suoi atti il soggetto si cerca e
nello stesso tempo ordina la realtd nel mondo-della-vita: in cio si manife-
stano a un tempo la liberta in esercizio nelle molteplici pratiche umane,
il «pratico» quale ambito della correlazione originaria di liberta e verita*
e Pessere-nel-mondo nella pluralita delle sue forme storiche, tutti caratteri
dell’«esistenza» in cui si esprime effettivamente la struttura evenemenziale
dell’essere umano’.

U Cf. E. ConTi, La rilevanza del pratico per I'antropologia filosofica, in questo numero
di Studia patavina.

2 Qui con «esistenza» intendiamo il carattere ontologico della condizione umana
che ¢ se stessa ek-sistendo, ovvero nel custodire il proprio essere quale essere-nel-mondo.
L’esistenza accade nello «stare fuori», esposta al suo non ancora che richiede di essere
progettato e deciso sulla base del suo essere-stato e del suo aver-da-essere: in cid il suo
carattere estatico & intreccio di sentire, operare e pensare in cui il soggetto consente e per-
viene a sé attraverso il suo cammino effettivo nel mondo.

’ La liberta non si vede, si vive. L’uomo giunge a riconoscerla riflettendo sulle sue
pratiche quali espressioni del proprio esistere, dove I’agire, nella ricchezza delle sue espres-
sioni, appare come il luogo che la manifesta in esercizio.

* La considerazione di questa correlazione originaria permette di introdurre I'idea di
«veritd pratica» incarnata e attestata nell’agire. Cf. M. BLONDEL, L’azione. Saggio di una
critica della vita e di una scienza della prassi, Paoline, Cinisello Balsamo 1993, 516-519;
R. Tommast, La co-appartenenza di verita e liberta in «Sein und Zeit» di Martin Heidegger,
in Studia patavina 1 (2007) 163-188.

> Patliamo di evenemenzialita perché l'esistenza umana non si da nella forma di
una natura che produrrebbe poi gli atti corrispondenti alla potenza nativa, ma proviene

24/05/2012 08:31:40



04-Tommasi.indd 36

36 StPar 59 (2012) 1

Passivo e attivo

Il senso del pratico e delle pratiche comincia a emergere allorquando
si osserva la necessaria correlazione tra passivita e attivita che caratterizza
la nascita e lo sviluppo dell’agire.

Istruttiva in proposito & la fenomenologia ante litteranz di Maurice
Blondel che, superando l'inflessione razionalistica della considerazione
moderna del pratico, ha messo in luce il primato del pratico sul teore-
tico dato dall’inevitabilita dell’agire. Nella terza parte de L’azione (1893)
Blondel ha illuminato lo «sviluppo naturale dell’azione» dalla sua for-
mazione nel mondo interiore fino alla sua espansione esterna e pubblica.
Procedendo da antecedenti preconsci il filosofo provenzale ha individuato
nella complessa relazione di liberta e determinismo lo spazio del sorgere
della coscienza e della necessaria incarnazione dell’intenzione consapevole
nell’organismo®. Il soggettivo appare cosi una sorta di punto di arrivo
della dinamica delle forze naturali e dei loro determinismi. Di qui ha poi
analizzato gli sviluppi inevitabili dell’azione nelle sue diverse tappe che
sono le molteplici concrezioni della sua espansione. L’analisi chiarisce i
rapporti tra le prime esperienze passive (le forme del sentire e dell’essere
affetti) e la generazione dell’attitudine a volere, correggendo la visione
atomistica dei singoli atti ed evidenziando come, muovendo dalle espe-
rienze passive attraverso la distensione dei tempi e 'orientazione finalistica
della ragione, prenda progressivamente forma quella volonta volente che
appare sempre eccedente rispetto alla volonta voluta. Inoltre essa palesa
come 'azione mediante cui il soggetto dell’agire prende forma ¢ fatta per

da un’origine indeducibile dal soggetto rispetto alla quale & consegnata a se stessa e alla
decisione della sua liberta (cf. G. ANGELINI, L'agire e l'identita del soggetto, in Teologia 36
[2011] 333).

¢ Secondo Blondel esiste un rapporto di necessita tra i determinismi naturali e la
liberta, costituito dal necessario ascendere dell’organico dei determinismi naturali verso lo
psichico (per riferimento alla figura della coscienza) e dall’altrettanto necessario discendere
della liberta verso la natura (con riferimento alla scansione tra mobile e motif). E questo
rapporto di necessitd che rende possibile una scienza della liberta e del soggettivo. E che
permette di scorgere come l'agire non provenga da intenzioni previe, in qualche modo
definite a monte dell’agire stesso, perché ¢ soltanto attraverso 'agire che prende forma e
viene alla luce quell’intenzione arcana che definisce il soggetto fin dall’origine. La coscienza
¢ dunque una sorta di mediazione mentale — operata dalla ragione che & ragione dei fini e
dell'infinito — dell’energia cosmica volta all’'unificazione delle energie dell’organismo, oltre
che dello stesso soggetto: ¢ atto unificatore che nella progressione del suo sviluppo muta le
forze in campo ed ¢ mutata da esse (cf. BLONDEL, L’azione, cit., 239; R. Tommasl, La forma
religiosa del senso. Al crocevia di filosofia, religione e cristianesimo, Messaggero — Facolta
teologica del Triveneto, Padova 2009, 308-347, in partic. 323).

24/05/2012 08:31:40



04-Tommasi.indd 37

Roberto Tommasi, 11 pratico, le pratiche, ['esistenza 37

gli altri e riceve dagli altri un coefficiente inedito e una riforma. L’analisi
cosi svolta sul piano naturale lascia perd ancora in sospeso la questione
della possibilita e del destino dell’azione, ossia I'interrogativo se e come la
volonta volente possa giungere a trovare il suo adempimento nella volonta
voluta, cio¢ nell’azione compiuta. Nell’ordine naturale questa adeguazione
sembra impossibile perché il limite psicofisico si intreccia con 'ambiguita
della volonta in un io psicofisicamente necessitato all’'unificazione di sé:
«con la sua azione volontaria I'uomo trascende i fenomeni; egli non puo
adeguare le sue stesse esigenze; possiede in sé piti di quanto non possa
utilizzare da solo; con le sue sole forze non riesce a mettere nella sua
azione voluta tutto quello che ¢ all’origine della sua azione volontaria»’.
Tuttavia, come emerge nelle successive parti de L’azione dedicate al con-
fronto con l'alternativa necessaria tra la morte dell’azione e la sua vita®,
in tale scacco la liberta che appare drammaticamente esposta al fallimento
per la grandezza delle sue ambizioni vede scaturire necessariamente la pit
positiva delle conclusioni®. Al volere non resta altro che prendere atto
della propria irrealizzabilita, almeno pari alla propria indistruttibilita, per
giungere finalmente alla scoperta di una realta insita nell’agire che, gratuita
e irraggiungibile, risulta premonitrice di un definitivo livello opzionale.
La volonta espressa nell’atto modifica cosi le sue proprie condizioni. La
quarta parte de L’azione approfondisce 'argomento inderogabile di un
compimento per il fenomeno dell’azione in virtd della provata manchevo-
lezza naturale del volere e dell’ipotesi filosoficamente accessibile di un atto
assoluto che, interno a essa, dona una piena consistenza alla molteplicita
delle nostre attivita: siamo cosi condotti all’orizzonte di un vincolo totale
(immanente in tutto il percorso dell’azione) e di una sintesi definitiva che
si pud comprendere dall’alto e non dal basso. A questo punto si pud
cogliere il potenziale simbolico dell’azione: essa e la pratica che genera,
portando con sé e indicando l'evidenza inevidente di una conversione
interiore e di una fede, significano oltre cid che possiamo volere e cono-
scere in quanto provengono da un implicito che le nutre'®. Percid nel suo

7 BLONDEL, L’azione, cit., 421.

8 «E impossibile che lo sviluppo dell’azione volontaria non sfoci in un’alternativa.
Infatti Popzione ¢ la forma necessaria nella quale una volonta, imposta a se stessa, prende
possesso di sé al fine di volere cid che ¢ essendo cid che vuole» (ibid., 459).

O 1bid., 422.

10«Cid che non possiamo conoscere, e che soprattutto non possiamo comprendere
chiaramente, lo possiamo fare e praticare: qui sta I'utilita, la ragione eminente dell’azione.
Essa non & soltanto il veicolo provvisorio che consegna alla coscienza il dono agognato,
la sua mediazione non ¢ effimera, ma permanente, & lo strumento perenne della conver-
sione interiore e del regno della fede. Infatti essa fa scorrere fino al midollo, in un modo

24/05/2012 08:31:40



04-Tommasi.indd 38

38 StPar 59 (2012) 1

progressivo sviluppo 1’azione implica sempre piti un’opzione fondamentale
a fronte dell’alternativa generata dall’oggetto completo del volere, un’op-
zione che nella sua natura profonda si rivela «opzione religiosa», segreta
radice di quella morale!.

Le analisi blondeliane ci mettono in grado di cogliere come ciascuno
dei momenti del cammino dell’agire unisce secondo un modo intenzionale
differente il passivo e I’attivo, I'iniziativa e la ricettivita. In tutto cio I'azio-
ne, che accade tra naturalismo e trascendenza effettiva, mostra di emergere
per la inseparabilita di liberta e necessita che muove 'umano esistere: la
necessita che si caratterizza come inevitabilita dell’azione e che dipen-
de dall’im-posizione del proprio corpo e dalla protensione infinita del
desiderare, ma anche dalla realta dell’alterita e della socialita; la liberta che
emerge dall’apertura infinita della decisione istantanea radicata nel dinami-
smo naturale e conflittuale dell’organico e volta al proprio compimento.

Pratico e teorico

Radicata nella correlazione dinamica di passivo e attivo la chiari-
ficazione del senso del pratico e delle pratiche dell’«esistenza» conduce al
superamento dell’'opposizione separante tra teoria e prassi, pensiero e azio-
ne. Essa infatti ¢ un’opposizione che, come quella di soggetto e oggetto,
non ¢& originaria; originario & piuttosto I'«esistere» inteso come struttura
dell’essere-nel-mondo propria del soggetto che abbiamo visto nascere con
I’azione fatta di sentire, fare e pensare'2.

incomprensibile, il senso di una fede ancora oscura, e percorre le vie misteriose che con-
ducono alla luce della riflessione le verita implicite di cui si ¢ nutrita. Questo ¢ il segreto
del valore, questo ¢ il principio naturale dell’efficacia della pratica letterale. Insomma la fede
per vivificare le membra ha bisogno di agire in loro, e per vivificare se stessa ha bisogno
che esse agiscano su di lei. Sempre 'azione da pia di quanto riceve, e riceve pit di quanto
da» (BLONDEL, L’azione, cit., 516).

1 «L’idea di Dio in noi dipende doppiamente dalla nostra azione. Da una parte pro-
prio perché agendo scopriamo in noi una sproporzione infinita, siamo costretti a cercare
all’infinito 'equazione della nostra azione. Dall’altra proprio perché affermando la perfezio-
ne assoluta non riusciamo mai ad adeguare la nostra perfezione, siamo costretti a cercarne il
completamento e I’elucidazione nell’azione. Il problema posto dall’azione puo essere risolto
soltanto dall’aziones (zbid., 453).

12 Circa I'essere-nel-mondo cf. M. HEIDEGGER, Essere e tempo, Longanesi & C., Milano
2005, §§ 14-71, in partic. § 12. Secondo il filosofo della Foresta Nera I’esistenza, frainten-
dendosi, considera se stessa come una cosa fra le cose (ente fra gli enti) perché si attribuisce
lo stesso tipo di consistenza che incontra negli enti cui si apre. Il dualismo di soggetto e
oggetto &, in questa prospettiva, il paradossale esito dell’oblio di sé e dell’incondizionata
apertura storico-temporale dell’esistere a cid che & altro da se stesso.

24/05/2012 08:31:40



04-Tommasi.indd 39

Roberto Tommasi, 11 pratico, le pratiche, ['esistenza 39

L’agire, nella sua unita dinamica, appare alla coscienza come correla-
zione di attivitd noetica e capacita esecutiva: queste sembrerebbero avere
in sé una radicale eterogeneitd, ma si trovano sempre intrecciate e fuse
nell’'operare e nell’agire umani. Da un lato & evidente la funzione reggente
della tendenza: senza lo sforzo dell’attenzione ¢ impossibile prestare ascol-
to a qualcosa, ma vi ¢ solo un indistinto fluire di suoni; la piti immediata
delle domande prende il suo slancio per manifestarsi da un voler sapere;
lo stesso essere coscienti di sé ¢ impossibile senza I'impulso a diventare
consapevoli delle proprie rappresentazioni'® e persino il fatto che il pensie-
ro si concepisca tramite il linguaggio mostra come sia impossibile pensare
senza una energia manifestativa di sé che urge verso la chiarificazione e la
comunicazione. Altrettanto evidente ¢ la capacita di determinazione pro-
pria delle attivita mentali, sia in senso assoluto quando I’energia risolutiva
della tendenza ¢ trattenuta e piegata dalle energie che vengono dal pen-
sare, sia in maniera subordinata, quando ¢ invece la tendenza a prevalere
e ad asservire a sé il lato strumentale del pensiero.

Qui non ¢ perd in questione la constatazione di un fatto, ma il
comprendere come la tendenza sia in grado di accogliere un senso e il
pensiero di determinare un movimento, in modo da consentire che «cid
che il logos dice e cid verso cui la tendenza muove siano il medesimo» .

Cio accade perché I'energia appetitiva e la componente noetica dell’e-
sistenza umana entrano in rapporto in quanto ciascuna porta in sé gia
preformata la possibilita di questa correlazione. Il tendere ¢ la capacita
di reggersi su di sé che importa I'essere-per-altro e I'avere gia altro in
sé come immanenza e bisogno: per essere se stesso il tendere & cio¢ in
costante disuguaglianza da sé' in un atto che dice la capacita di rinuncia
alla propria autosufficienza, sia nella forma del rifiuto di essa, sia in quella
dell’accoglienza, del dono e dell’offerta di sé fino al sacrificio. Il pensare,
dal canto suo, ha una capacita manifestativa che ¢ unita di ascolto critico e
di domanda rivolta all’altro da sé. Entrambe queste attitudini suppongono
dunque un limite, una mancanza e il desiderio del suo oltrepassamento.
Preso per se stesso, nella sua autosufficienza, il pensiero finisce nella pa-
ralisi, la tendenza nell’autodistruzione. Nell’agire umano tendenza e pen-
siero, nella loro eterogeneita, sono intrecciati, se non fusi insieme. Infatti
nell’'unita dell’agire nessuno dei due elementi pud insignorirsi compiuta-
mente del proprio essere (la tendenza non spegne mai del tutto I'inerzia e
il pensiero non padroneggia mai fino in fondo il non-senso), ma proprio

B Cf. I. KanT, Antropologia prammatica, Laterza, Roma-Bari 1985, 216.
4 ARISTOTELE, Etica Nicomachea VI, 2, 1139 a 24-25.
B Per la tendenza I'altro non & quindi qualcosa di accidentale, ma le & necessario.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 40

40 StPat 59 (2012) 1

il porsi di ciascuno di essi come limitati e aperti & cid che li salvaguar-
da nella loro individualita e insieme li mantiene atti al conflitto interno
all’'unita dell’agire’®. Qui inizia il riconoscimento dell’altro come simbolo
di corrispondenza della verita e dell’agire al proprio desiderio d’essere.

Cura e temporalita

L’intreccio di tendenza e pensiero che caratterizza 1’agire sporge la
chiarificazione del senso del pratico e delle pratiche a scorgere I’essere-
nel-mondo come «cura» (in un unico atto di sé e dell’altro) che accede
alle sue forme per le estasi temporali dell’esistere.

Questo aspetto ¢ stato particolarmente approfondito da Martin Hei-
degger in Essere e tempo. Per il pensatore della Foresta Nera I'Esserci,
la cui essenza consiste nella sua esistenza'’, & connotato anzitutto come
aver-da-essere (Zu-sein), cioé come quell’ente in cui ne va sempre del
proprio essere in quanto si riferisce sempre a esso (§§ 4 e 9). 1l che ac-
cade «praticamente», nel senso che I'Esserci non assume il proprio essere
(«essere-nel-mondo») anzitutto con una introspezione riflessiva, ma con
decisioni che costituiscono la «cura» in cui ¢ coinvolto, positivamente o
difettivamente, con le cose (Besorgen) e gli altri (Fiirsorge)'®. Nell’intreccio
di esistenzialita, effettivita e deieizione che costituisce la «cura», grazie
all’apertura affettiva dell’angoscia, alla chiamata silenziosa della coscienza
e all’esperienza aprente dell’essere-per-la-morte (§§ 40, 48-57) ad-viene la
decisione anticipatrice della liberta come essere per le piti proprie pos-
sibilita (§§ 62-65), che ¢ la radice del fenomeno della ipseita’. L’essere
dell’Esserci non ¢ dunque qualche cosa di puntiforme come una «semplice
presenza») ma possibilita gettata e aperta da cima a fondo, sia in dire-
zione del futuro nella progettazione dell’attuazione del suo essere, sia in
direzione del passato che ¢ sempre condizione e orizzonte del progettare.
Il poter-essere & cosi un essere-sospeso dell’Esserci che dimensiona ontolo-
gicamente la sua liberta, costretta ad assumersi il peso di decidere intorno

16 Cf. F. CHIEREGHIN, Possibilita e limiti dell'agire umano, Marietti, Genova 1990, 113.

7 Cf. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., 60.

8 Ibid., 157-158. La Cura indica la determinazione fondamentale dell’Esserci che &
sempre proteso verso qualcosa: & intenzionalita, secondo I'indicazione troppo teoreticistica
di Husserl, ma non solo secondo i comportamenti conoscitivi, bensi in un senso che si fa
storico ed effettivo perché include anche gli altri possibili comportamenti (cf. §§ 39-45, 57,
63-65). Cf. Vorri, Heidegger e Aristotele, Daphne, Padova 1984.

Y Ibid., 383.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 41

Roberto Tommasi, 11 pratico, le pratiche, ['esistenza 41

al proprio essere?’. Qui la temporalita accade con lesistere (e viceversa)
perché 'unita originaria della struttura della cura autentica & costituita
dalla temporalita: sulla scia di Agostino (e di Hegel, Bergson, Husserl e
York) Heidegger ha visto come passato, presente e futuro nascano dalle
tre modalita estatiche dell’apertura esistenziale dell’essere-nel-mondo e ha
sottolineato come il senso primario dell’esistenzialita sia I’avvenire?'.

Cio detto va riconosciuto che se I'azione ¢ tale per la costante apertura
alle e l'attualizzazione delle possibilita future che avviene per Iistantaneita
della decisione sul fondamento dell’essere-stato, questo & perd sempre,
procedendo oltre Heidegger, ’esser-stato di un presente che si ¢ a sua vol-
ta realizzato a partire dal passato e per la sua apertura all’aver-da-essere.
In altri termini il passato (che vive nella memoria e nel suo racconto) &
sempre passato di un futuro e il futuro (che & percepito dall’apertura pre-
sente dell’attesa quale essere in-vista-di) ¢ sempre futuro di un passato,
attraverso la mediazione del presente. Una tale configurazione temporale
¢ alla radice di ogni atto umano affettivo, pratico e teorico (oltre che
della concezione ordinaria e pubblica del tempo) e sgorga dall’esistenza
autentica.

Inoltre va osservato come la temporalita dell’azione prenda forma per
I'intreccio della liberta e della necessita della decisione intrinseco al plu-
riforme agire umano. Il futuro infatti non si presenta mai in modo deter-
minato o come semplice presenza, ma ¢ costituito da una molteplicita di
possibilita introdotte nell’effettivita dall’alternativa della scelta istantanea: ¢
cioe possibilita d’essere e di non essere. D’altro canto il possibile si predi-
ca di cio che in qualche modo gia ¢, in quanto non & mai possibilita pura,
ma sempre possibilita di qualcuno o di qualcosa (nel senso soggettivo del
genitivo) e anche come alternativa al non essere esso & sempre tensione a
qualcosa, mai al puro nulla (a meno che la ricerca del non essere voglia
annullare lo stesso portatore del possibile mediante il suicidio).

La decisione non avviene perd sempre con la volonta pienamente
cosciente, altrimenti vi sarebbe tempo solo quando il soggetto lo sa e lo

20 Cf. R. Tommasi, «Essere e tempo» di Martin Heidegger in Italia (1928-1948), Glossa,
Milano 1993, 59-65. A proposito del significato della possibilita, o meglio del poter-essere,
of. 217-223.

2 Cf. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., 389 e 453: «Solo un ente che nel suo essere
sia essenzialmente AD-VENIENTE, cosicché, libero per la propria morte, possa, infrangendosi
in essa, lasciarsi rigettare nel proprio Ci effettivo; cio¢ solo un ente che, in quanto ad-
veniente, sia cooriginariamente ESSENTE-STATO, pud, tramandando a se stesso la possibilita
ereditata, assumere il proprio essere-gettato ed essere, nell’ATTIMO, per “il suo tempo”.
Solo la temporalita autentica, che ¢ nel contempo finita, rende possibile qualcosa come un
destino, cioé la storicita autentica.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 42

42 StPar 59 (2012) 1

vuole deliberatamente. Essa accade in ogni momento, inderogabilmente,
per mezzo dell’agire. In questo senso il non agire diventa esso stesso
un’azione in quanto la decisionalita incombe all’esistere e trascende I’esi-
stenza umana: il suo esser-gettato pud essere accolto e riconosciuto come
liberta donata o iniziativa iniziata?.

Il futuro, il presente e il passato, inoltre, dipendono anche dalla
costitutiva relazione ad «altri» e a possibilita date che caratterizzano
I'esistenza quale essere-nel-mondo. In quest’ottica la temporalita prende
forma nell’intrecciarsi delle mie possibilita e di quelle che mi sono offerte
da Altri e si rivela cosi come spazio dell’accoglienza dell’Altro e terreno
di comunicazione e dialogo — anche nel loro significato drammatico (le
tensioni e i conflitti) e di «conversione» (colpa e perdono, morte e spe-
ranza) — che si realizza nel fare, nel linguaggio e nelle diverse istituzioni
umane (famiglia, gruppi, imprese, stati, scienze, arti, religioni)?.

Sé e altro

L’esistenza come Cura e come estasi temporale conduce all’intreccio
di sé e altro che offre ulteriore luce per la comprensione del senso del
pratico e delle pratiche. La riflessione su questo aspetto diventa feconda
se, alla luce di quanto fin qui detto, integra I'indicazione di Paul Ricoeur
che in 8¢ come un altro parlando di un «tripode della passivita e dunque
dell’alterita» ha mostrato come l'alterita non si aggiunga all’esistenza dal
di fuori e anzi, prevenendo la deriva solipsistica, appartiene al tenore di
senso e alla costituzione ontologica della ipseita?!. Cio che in altro modo
noi abbiamo gia considerato parlando di esistenza come essere-nel-mondo.

Nel tripode ricoeuriano Ialterita viene anzitutto riassunta dall’enigma-
tica esperienza della passivita del «corpo proprio». La «carne» quale cor-
po vivente e senziente che noi siamo (Lezb) differente dal corpo oggetto
esteso e inanimato (Kdrper) ¢ mediatrice tra il sé e un mondo considerato

22 Cf. L. PAREYSON, Liberta e situazione, in Ip., Ontologia della liberta. 1l male e la
sofferenza, Einaudi, Torino 1995, 15-17; L. PAREYSON, Situazione e libertd, in Esistenza e
persona, 1l melangolo, Genova 2002, 215-230.

B Cf. E. LeviNas, I] Tempo e I'Altro, 1l melangolo, Genova 1997; H. Arenpt, Vita
activa, La condizione umana, Bompiani, Milano 1997%, 174-182; J. DERRIDA, Donare il
tempo. La moneta falsa, R. Cortina, Milano 1996; P. RICOEUR, I/ perdono difficile, in Ib.,
La memoria, la storia, 'oblio, R. Cortina, Milano 2003, 647-717; J.-L. MarioN, Dialogo con
lamore, Rosenberg & Sellier, Torino 2007, 53-73; P. HeNRrIcl, Introduzione alla metafisica,
Ed. Pontificia Universita Gregoriana, Roma 1986, 127-154.

24 Cf. P. RICOEUR, Sé come un altro, Jaca Book, Milano 1993, 432.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 43

Roberto Tommasi, 11 pratico, le pratiche, ['esistenza 43

secondo i suoi gradi variabili di praticabilita. Nelle interessanti e comples-
se analisi di Maine de Birain, Husserl, Marcel, Merleau-Ponty, Ricoeur e
Henry — che qui non possiamo ripercorrere — il corpo proprio ¢ diventato
il titolo emblematico di una fenomenologia che per costituire una soggetti-
vita estranea entro il problema dell’intersoggettivita deve accedere all’idea
di un proprio, cio¢ la carne nella sua differenza dal corpo. Il «corpo di
carne» — autodonazione primitiva®, organo del volere e supporto del libero
movimento luogo di tutte le sintesi passive su cui si edificano le sintesi attive
che sole possono essere dette operazioni — non & oggetto di una scelta o
di un volere e dice I'alterita prima della «carne» rispetto a ogni iniziativa:
Ialterita ¢ quella primordialita rispetto a ogni disegno (e alla distinzione fra
il volontario e I'involontario) donde io posso volere.

L’alterita ¢ perd implicata anche nella relazione di sé all’estraneo, nel
senso preciso di altro da sé: si tratta dell’alterita inerente alla relazione
di intersoggettivita. Qui I'altro non & solo la contropartita del medesimo
(alter ego), ma appartiene alla costituzione intima del suo senso. Sul piano
fenomenologico i molti modi pratici e teorici con cui I'altro da sé affetta
la comprensione di sé marcano la differenza tra 'ego che si pone e il sé
che si riconosce soltanto attraverso queste affezioni. In proposito non c’¢
alcuna contraddizione nel ritenere come dialetticamente complementari il
movimento dal medesimo verso I'altro (Husserl) e quello dell’altro verso il
medesimo (Levinas). Occorre pero ricordare che se questi modi sembrano
riguardare anzitutto la relazione io-tu, essi concernono anche e meglio cio
che Levinas ci ha abituati a chiamare «prossimita», con tutto cid che essa
comporta: qui il «volto» dell’altro ¢ traccia dell’infinito e invito al rischio
dell’approssimarsi nell’esposizione dell’'uno all’altro possibile per il Terzo?.
Prossimita & convocazione e approssimazione, € invito e risposta, € essere
I'uno per I'altro nella bonta e giustizia: la responsabilita non & 'accidente
di un soggetto, ma riguarda la sua essenza: «la parola Io significa Ecconzi,
rispondente di tutto e di tutti»?.

Infine vi & una presenza dell’alterita piti dissimulata, quella che avviene
nel rapporto di sé a se stessi che ¢ la coscienza (nel senso di Gewissen pit
che di Bewusstsein). Ponendo la coscienza come terza rispetto alla alterita
del corpo proprio e dell’altro, Ricoeur sottolinea la straordinaria comples-
sita e la densita relazionale della metacategoria di alterita. Di rimando la

2 M. HeNRY, Incarnazione. Una filosofia della carne, SEI, Torino 2001, 173-174.

26 B, LEevINAS, Altrimenti che essere o al di li dell’essenza, Jaca Book, Milano 1983,
102-120. Cf. R. Esposito, Terza persona. Politica della vita e filosofia dell’impersonale,
Einaudi, Torino 2007.

2T LEVINAS, Altrimenti che essere, cit., 143.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 44

44 StPat 59 (2012) 1

coscienza proietta retroattivamente su tutte le esperienze di alterita situate
dinanzi a sé la sua forza di attestazione, nella misura in cui la coscienza
¢ anche, da cima a fondo, attestazione. Ma, come spiega Ricoeur, filoso-
ficamente resta in sospeso di chi o che cosa sia attestazione: il discorso
filosofico si ferma su questa aporia e nello stesso momento invita a un
discorso altro da sé stesso, necessario affinché Dalterita non si sopprima
diventando medesima di sé stessa?.

La portata antropo-ontologica del pratico

Gli intrecci fondamentali operanti nell’agire umano che abbiamo bre-
vemente analizzato (passivo e attivo, teorico e pratico, cura e temporalita,
sé e altro) ce lo hanno rivelato quale carattere ontologico fondamentale
dell’esistere, cio¢ dell’essere-per dell'uomo paradossalmente caratterizzato
da contingenza e trascendenza?®.

L’«esistenza» umana accade infatti per il «dramma» della liberta che
si svela nel volto opzionale e ambivalente dell’«essere-nel-mondo» il quale
¢ in ogni istante nell’alternativa del decidere tra volersi autosufficiente
o affidarsi all’altro da sé per essere se stesso. Se da un lato un tale de-
cidere ¢ sottratto alla decisionalita umana in quanto c’¢ una doverosita
del decidere cui non si puo sfuggire, dall’altro nel rapporto effettivo con
le persone e le cose 'uvomo oscilla continuamente tra un senso di affida-
mento e di sospetto che fa tutt'uno con la condizione per cui ¢ raro che
ci sia concesso di poter decidere con chiarezza a proposito dei moventi
del proprio desiderare e volere: la limitata luce che promana da quanto
ciascuno sa di sé nel proprio agire & assediata dal molto non sapere che
avvolge gli elementi che lo costituiscono e che accompagna il cammino
presso gli altri, le cose e le circostanze™.

28 RICOEUR, Sé come un altro, cit., 472-474.

2 La contingenza (o finitezza) concerne il nostro essere collocati qui piuttosto che la
e il fatto che la natura «empirica» dei nostri vissuti e delle nostre «pratiche» determina i
nostri abiti e I'idea di noi stessi e di mondo che ne deriva. La trascendenza ¢ segnalata dal
fatto che il pratico e le pratiche dell’esistere promettono e permettono il riconoscimento
del senso e delle finalita di cid che esse mettono in atto, non perd in modo automatico
ma perché la verita & incarnata nell’agire per il consentimento manifestativo della decisione
della liberta.

0 Lo ha notato Blondel: «Ma mi rimarra almeno la speranza di comportarmi, se lo
voglio, in piena luce e di lasciarmi guidare solo dalle mie idee? No. La prassi, che non
sopporta alcun indugio, non consente mai una chiarezza totale; la sua analisi completa non
¢ possibile per un pensiero finito. Ogni regola di vita che sia fondata unicamente su una
teoria filosofica e su principi astratti sarebbe temeraria: non posso procrastinare ’agire fin-

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 45

Roberto Tommasi, 11 pratico, le pratiche, ['esistenza 45

Con la nascita, che & il cominciamento della vita in cui siamo stati
messi al mondo una volta per tutte e posti nell’essere-per-la-morte prima
di poter porre volontariamente alcun atto, non abbiamo ricevuto solo un
cominciamento, ma una natura, cio¢ la legge di una crescita, il principio
di una organizzazione, una struttura inconscia, la forma di un carattere e
la misura della vita. Ciononostante la manifestazione dell’agire ha sempre
anche il carattere del «prendere iniziativa», dell’inizio di qualcuno che ¢ a
sua volta iniziatore®'. Colui che esiste & percio al tempo stesso pid antico e
pit giovane di se stesso: esistere ¢ dire si alla vita che non abbiamo affatto
scelto e che ¢ la condizione di ogni scelta e azione possibile*.

Percio I'azione (e il pratico e le pratiche che la connotano) sono sempre
uniti al poter-fare dell’'uomo, cio¢ alla sua intenzionalita e deliberazione.

Di qui, con Ricoeur, ¢’¢ da chiedersi se e come sia possibile una nuo-
va ontologia del soggetto dell’azione e del discorso a fronte delle avven-
ture e disavventure della soggettivita moderna®, una ontologia che muove

ché non sia apparsa ’evidenza e ogni evidenza che brilla allo spirito ¢ parziale. Una mera
conoscenza non ¢ mai sufficiente a metterci in azione, perché non ci afferra nella nostra
totalita: in ogni atto c’¢ un atto di fede. Potrd almeno realizzare quello che ho deciso,
qualunque cosa sia, come ’ho deciso? No. Tra quello che so, quello che voglio e quello
che faccio, ¢’¢ sempre una sproporzione inspiegabile e sconcertante. Le mie decisioni vanno
spesso al di 1a dei miei pensieri e i miei atti al di 1a delle mie intenzioni. Talvolta non
faccio tutto quello che voglio; talaltra, quasi a mia insaputa, faccio quello che non voglio.
E queste azioni che non ho completamente previste e non interamente ordinate, una volta
compiute, pesano su tutta la mia vita e sembra che agiscano su di me pid di quanto io
non abbia agito su di esse. Mi sento come se fossi loro prigioniero: talvolta mi si rivoltano
contro di me, come un figlio ribelle al padre. Hanno fissato il passato, incidono sul futuro»
(L’azione, cit., 66-67).

1 «Agire, nel senso piti generale, significa prendere un’iniziativa, iniziare (come indica
la parola greca archein, «incominciare», «condurre», e anche «governare»), mettere in movi-
mento qualcosa (che ¢ il significato originale del latino agere). Poiché sono #nitium, nuovi
venuti e iniziatori grazie alla nascita, gli uomini prendono I'iniziativa, sono pronti all’azione.
«[Initium] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit» («perché ci fosse un inizio
fu creato I'uomo, prima del quale non esisteva nessuno», dice Agostino nella sua filosofia
politica). Questo inizio non ¢ come 'inizio del mondo, non ¢ I'inizio di qualcosa, ma di qual-
cuno, che ¢ a sua volta un iniziatore. [...] Il fatto che 'uomo sia capace d’azione significa che
da lui ci si pud attendere l'inatteso» (H. ARENDT, Vita activa, cit., 128-129).

32 Cf. P. RicoEwR, Filosofia della volonta 1. Il volontario e l'involontario, Marietti, Ge-
nova 1990, 436-437. Si rammenti ERacLITO, fr. 91 «éthos anthropos daimon» — «Demone
a ciascuno ¢ il suo modo di essere (carattere) ».

» In Sé come un altro Ricoeur suggerisce I'idea di una ermeneutica del sé che si situi a
eguale distanza dall’apologia del Cogito (Cartesio) e dalla sua destituzione (Nietzsche) e che
permetta di superare I'aporia del soggetto moderno senza rinunciare a elaborare positivamente
una filosofia del soggetto umano. E in questorizzonte che trova significato la dislocazione
ricoeuriana dall’identita-medesimezza all’identita-ipseita, ove si confrontano due modi di
pensare I'identitd personale, passando da una concezione sostanzialistica a quella narrativa.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 46

46 StPar 59 (2012) 1

dallo studio delle azioni umane, riconoscibili nelle culture che abitiamo
e formiamo per portare a manifestazione le esperienze antropologiche
fondamentali attraverso le quali persone e gruppi hanno simbolizzato e
simbolizzano, narrandolo, il senso della loro esistenza istituendo forme e
rappresentazioni in grado di dire la loro identita. Se infatti la realta va
letta alla luce delle intenzioni del significare, il quale a sua volta ha senso
perché ¢ intenzionale, sono le azioni (il sentire, il fare, il pensare) che
costituiscono un sistema di significato a partire da cui si puo decifrare la
realta del soggetto e dell’oggetto. Il punto di partenza ¢ qui il fatto che
ogni vissuto umano & strutturato, ha un senso ed ¢ dicibile perché & in-
tenzionale**: si pud sempre spiegarne il senso mediante cido a cui mira (il
desiderio)*. Cosi, se vi ¢ un discorso possibile sul vissuto, si deve al fatto
che esso ha una struttura relazionale e la costituzione intenzionale dell’atto
si chiarisce con la costituzione del suo oggetto®’; allora I'intenzione non
ha bisogno di essere un fatto mentale per essere un carattere positivo
dell’azione?”. Se il «progetto» ¢ una maniera di significare e simbolizzare
l'azione «da fare da parte mia», la sua realizzazione nell’azione politeti-
camente voluta ed effettiva (singolare e intersoggettiva) da alla realtd una
densita e una durata incrementate, cosicché il «fatto» non & pit soltanto
I'osservabile, ma I'opera compiuta da me.

Per decifrare 'azione e comprenderla come elemento esterno io non
posso prescindere dal racconto di coloro che si sono sentiti coinvolti in
tale azione. Cosi le azioni (gli attori che le generano, i fini che perseguono,
il campo sociale che strutturano, il contesto simbolico che le decodifica

3 Ricoeur rileva come Anscombe considera tre «usi» validi della parola «intenzione»:
io ho l'intenzione di fare questa o quella cosa; io ho fatto cio intenzionalmente; questa cosa
¢ stata fatta con questa o quella intenzione. Si tratta di tre espressioni che corrispondono a
contesti modi di significare differenti: il vissuto psicologico, I'azione che nominiamo e che
qualifichiamo come intenzionale (qui I'intenzione & piuttosto un carattere dello svolgimento
dell’intera azione nella sua relazione con la situazione globale), il carattere strategico dell’azio-
ne in quanto in-vista-di. Cf. RICOEUR, La semantica dell'azione, cit., 64.

*> Parlando di intenzionalita e desiderio Ricoeur esclude che il desiderare si riduca a
una semplice impressione affettiva che si potrebbe ritenere ineffabile. Che il desiderio sia
un «mirare» ha come contropartita che desiderare sia desiderare qualcosa, che desiderare
qualcosa sia fare qualcosa e che desiderare di fare sia una parte del fare. E poi sempre
possibile che vi siano dei motivi che interpretano il desiderio che viene con cid argomen-
tato, esposto, chiarito, reso intellegibile. Cf. zbid., 72-73.

%0 Ricoeur si ¢ impegnato nell’esplorazione del contributo della filosofia del linguaggio
alla filosofia dell’azione: i portati della filosofia analitica con il suo rifiuto dell’«antecedente»
e la sua visione del linguaggio come «fare in atto» (performativita e forza illocutoria) sono
cosi spinti verso un nuovo terreno dove si ricerca non solo quello che 'vomo dice di fare
o fa effettivamente, ma quello che egli ¢ in quanto agente responsabile delle proprie attivita.

3T Cf. ibid., 89.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 47

Roberto Tommasi, 11 pratico, le pratiche, ['esistenza 47

e che contribuiscono a modificare) sono considerate come un sistema di
significato che pud essere studiato secondo le regole di analisi di un testo.

A questo punto la questione diventa quella di pensare riflessivamente
I'umano mettendo in luce la dialettica di idenz e ipse, che ricusa la tesi
della semplicita indecomponibile e immediata del Cogito senza tuttavia
cedere alla vertigine della dissociazione del sé*®. Cosa che ¢ possibile
riflettendo intorno al fatto che I'azione — in quanto articolata in segni, re-
gole e norme, ovvero mediata simbolicamente — pud essere raccontata®.
La narrazione, che suppone la memoria e 'attesa (individuali e collettive),
si dispiega sempre come costruzione di un intrigo, ovvero una connessione
di eventi/azioni, e questa integra nella permanenza quanto sembra esserne
il contrario, e cioé la diversita, la variabilita, la discontinuita, I'instabilita. La
stessa categoria narrativa del personaggio ha un ruolo che dipende esso stes-
so dall'intelligenza narrativa dell’'intrigo: il personaggio & esso stesso costruito
dall'intreccio. Da tale correlazione fra azione e personaggio del racconto
scaturisce una dinamica dialettica interna al personaggio stesso, per cui il
personaggio trae la sua singolarita dall’'unita della sua vita — segnata anche
dalle contingenze imprevedibili che contribuiscono alla necessita retroattiva
della storia di una vita sulla quale si modula I'identita del personaggio stesso
— considerata come totalita temporale, essa stessa singolare — che lo distingue
da ogni altro. Cosi la persona, intesa come personaggio del racconto, non
¢ un’identita distinta dalle sue azioni ed esperienze e condivide il regime
dell'identita dinamica propria della storia raccontata.

Assegnare un’azione a qualcuno equivale cosi a identificare il soggetto
dell’azione®. 1l che sta a significare che, se c’¢ un essere del sé (ovvero
se un’ontologia dell'ipseita ¢ possibile), esso ¢ in connessione con «un
fondo» a partire da cui il sé pud essere detto agente. L’essenziale qui &
il «decentramento» stesso verso I'alto e verso il basso (Aristotele) grazie
a cui U'energheia-dynamis indica un fondo di essere a un tempo potente/
possibile ed effettivo, sul quale si staglia I'agire umano. Dire «io posso»

8 «Dire sé non significa dire 70. L’io si pone o & deposto. Il s & implicato come
riflessivo in quelle operazioni la cui analisi precede il ritorno verso esso stesso. Su questa
dialettica dell’analisi e della riflessione si innesta quella dell’zpse e dell’zders. La dialettica
del medesimo e dell’altro corona, infine, le prime due dialettiche» (ibzd., 94).

% Cf. P. RicoEWR, Tempo e racconto, 1, Jaca Book, Milano 2001, 98. Qui I'azione &
intesa come un quasi-testo e questo & possibile nella misura in cui i simboli, intesi come
interpretanti, forniscono le regole di significato in funzione delle quali un certo compor-
tamento pud essere interpretato. Il simbolismo di cui qui parla Ricoeur non ¢& tanto il
simbolismo dello spirito, ovvero una operazione psicologica destinata a guidare ’azione,
bensi un significato incorporato nell’azione e decifrabile a partire dall’azione mediante gli
attori del gioco sociale.

40 RICOEUR, La semantica dell’ azione, cit., 84.

24/05/2012 08:31:41



04-Tommasi.indd 48

48 StPat 59 (2012) 1

infatti & dire anche: credo che non ci siano le condizioni antecedenti che
mi vietano di eseguire un atto diverso da quello che ho scelto, in quanto
un altro corso d’azione ¢ in mio potere e credo che le condizioni esi-
stenti non rendano la mia azione né impossibile, né inevitabile*'. L’agire
umano — colto nella sua unita analogica che si rifa alla sua molteplicita
polisemica — ¢ cosi il luogo di leggibilita per eccellenza dell’ontologia
dell’ipseita.

In tutto cio prende corpo la portata antropo-ontologica del pratico.
L’agire umano manifesta il pratico, ovvero la liberta-verita dell’esistenza
umana; e le molteplici pratiche umane sono lo spazio effettivo in cui
I'esistere perviene alla tangibile manifestazione del suo essere. In modo
inaudito contro ogni aspettativa I'agire, nella disposizione piG propria e
irripetibile, scaccia dai comodi rifugi in cid che ¢ abituale, apre ogni volta
un mondo ed espone i propri rapporti in esso. In questo senso, soltanto
di chi agisce si pud dire che ha un destino, non nel senso del soggetto
creatore della propria o dell’altrui sorte, ma di colui che ¢ in grado di
consegnarsi in modo singolare, consentendovi, alla propria origine e alla
propria essenza che non riesce a padroneggiare pur avendo in esse la
propria inesauribile sorgente.

Cosi la fenomenologia del pratico e delle pratiche ponendo il «tra-
scendentale» dell’atto al posto di quello della sostanza offre nuove risorse
alla filosofia dell’essere e all’'ontologia dell’ipseita. Offrira qualcosa anche
alla ricerca teologica?

ROBERTO TOMMASI
docente di Filosofia
Facolta teologica del Triveneto - Padova

Abstract

Starting from Conti’s reflection (The relevance of practical in philosophical
anthropology), this article highlights meaning and limits of “human e-xistence” and
considers how this is determined by a few fundamental interactions: passive-active,
theoretical-practical, care-temporality, self-other. In all this, human actions manifest
the practical, i.e.: the freedom-truth act as institutive act of human existence. The
many human practices open an effective space where existence reaches the tangible
manifestation of the evenemential structure of its being.

4 Cf. 4bid., 133.

24/05/2012 08:31:41



