
557Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

StPat 58 (2011) 557-573
FOCUS 

TEOLOGIA PASTORALE E ISTANZE DEL PRATICO
LA RIFLESSIONE TEOLOGICO-PASTORALE

NELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DEL TRIVENETO

Un breve cenno storico

Il Triveneto – regione ecclesiastica che riunisce le diocesi del Veneto, 
Friuli Venezia Giulia e Trentino Alto Adige – vanta una tradizione di 
studi teologici di un certo momento, che si muove tra le alterne vicende 
dell’Universitas theologorum o Studio teologico istituito a Padova da Ur-
bano V con decreto del 15 aprile 1363 e i percorsi delle diverse Scuole 
di teologia da tempo presenti nei diversi Seminari diocesani. Fino a pochi 
decenni or sono, data la frastagliata storia della configurazione geo-politica 
dell’attuale regione ecclesiastica, si è trattato per lo piú di realtà differen-
ziate e indipendenti l’una dall’altra.

La nascita di un Centro di studi teologico-pastorali triveneto è invece 
piuttosto recente. Le aperture del Vaticano II hanno via via favorito il 
rinnovamento dell’insegnamento teologico nei seminari e il fiorire nelle 
diocesi della regione conciliare di diversi centri di formazione teologica 
rivolti ai laici e agli operatori pastorali, generando una certa attenzione 
alla teologia in relazione alla vita delle chiese locali e all’esigenza di un 
rinnovamento della loro missione in un mondo che cambia. All’interno di 
questi fermenti ha preso forma l’input della Conferenza episcopale trivene-
ta che nel documento La croce di Aquileia, recependo il lavoro svolto nel 
primo Convegno ecclesiale di Aquileia (1991), affermava: « Alcuni settori 
di collaborazione sembrano particolarmente urgenti e necessari, e devono 
diventare spazio concreto di attività comune per le nostre chiese. Il primo 
è il potenziamento della formazione teologica, al quale vorremmo prov-
vedere anche assicurando alla nostra regione ecclesiastica la presenza di 
Istituti teologici accademici, che siano luogo e stimolo per un permanente 
approfondimento delle verità della fede nel contesto culturale della nostra 
terra e per la preparazione di operatori pastorali e di maestri » (n. 15). 
A seguito di ciò all’interno della preesistente sezione parallela patavina 
della Facoltà teologica dell’Italia settentrionale nell’anno accademico 1992-
93 è stato istituito il ciclo di specializzazione per la licenza in teologia 
pastorale nato da una proficua collaborazione tra docenti delle diverse 

06-Tommasi.indd   557 09/07/2014   15:04:54



558 StPat 58 (2011) 3

diocesi della regione ecclesiastica e alcuni professori della facoltà milanese 
e avente una finalità accademica e formativa. Il lavoro svolto negli anni, 
le risorse in campo e la particolarità propria delle chiese del Triveneto 
hanno successivamente suggerito l’opportunità di una Facoltà teologica 
regionale concepita secondo il modello di un’istituzione accademica a rete, 
opportunità che si è resa concreta con l’erezione della Facoltà teologica 
del Triveneto (Fttr) avvenuta il 20 giugno 2005. Essa per il suo proprio 
mandato si qualifica in modo particolare per l’attenzione al campo della 
« teologia pratica » sviluppata soprattutto nel ciclo di specializzazione con 
il duplice indirizzo di teologia pastorale e spirituale, ma tendenzialmente 
informante anche l’insegnamento a livello del ciclo istituzionale (sede 
padovana e Istituti teologici affiliati) e degli Istituti di scienze religiose.

La prospettiva fondamentale: riflessione teologica a partire dalla e fina-
lizzata alla prassi della chiesa 

Lo scopo del presente articolo non è quello di richiamare l’ampia e 
complessa discussione, storica e sistematica, intorno alla teologia pastora-
le, quanto – tenendo presente come questa disciplina teologica per poter 
essere compresa necessiti piú di altre dell’attenzione al contesto in cui si 
sviluppa e delle urgenze ecclesiali e culturali cui risponde (motivo per cui 
è impossibile ricondurla a un unico modello) – quello di mostrare come 
nella Facoltà triveneta intendiamo la natura e il campo disciplinare della 
riflessione teologico-pastorale.

La descrizione elementare della teologia pastorale come è perseguita 
nella Fttr mi sembra inizialmente sintetizzabile in queste parole: la teologia 
pastorale « è la riflessione teologica a partire dalla e finalizzata alla prassi 
della chiesa (intesa nel senso ampio di pratica propria della fede cristia-
na). La prassi cristiana – l’oggetto materiale della teologia pastorale – va 
considerata in una particolare ottica: come punto di partenza e punto 
di arrivo. L’azione della chiesa, il suo divenire e agire, va studiato in sé 
cercando di capirne la portata teorica, i principi di funzionamento (incar-
nazione, correlazione, presenza profetica ...). È la prassi che è portatrice 
di una teoria e che può mettere in questione la stessa teoria della fede. 
La teologia pastorale raccoglie la sfida teorica della prassi e la confronta 
con la teoria della fede, con la verità della rivelazione cristiana. La finalità 
di questo percorso metodologico è quella di lasciarsi interpellare dalla 
prassi, di promuoverla o di vagliarla criticamente » 1. In questa descrizio-

1  A. Toniolo, L’anima riflessiva e formativa della teologia pastorale. Il dibattito 
attuale, in G. Trentin - L. Bordignon (cur.), Teologia pastorale in Europa. Panoramica e 

06-Tommasi.indd   558 09/07/2014   15:04:54



559Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

ne bene si vede come uno degli snodi centrali della teologia pastorale è 
visto nella correlazione di teoria e prassi, ovvero di riflessione teologica 
e agire ecclesiale inteso come pratica della fede cristiana. Il che da un 
lato rimanda alla questione dell’esistenza cristiana (intesa come forma pra-
tica e storicizzata tra passato, presente e futuro della coscienza credente 
ecclesiale e personale), dall’altro richiede la consapevolezza di come sia 
da perseguire un paradigma di pensiero che superi l’ingenua separazione 
di sapere e agire o l’altrettanto semplicistica concezione dell’agire come 
deduzione dal sapere 2 nella convinzione – teologica e antropologica in-
sieme – che, sullo sfondo della ricca questione sul rapporto fede-opere, 
meriti attenta riflessione quanto confessò Maurice Blondel, l’autore de 
L’Action: « Io mi propongo di studiare l’azione perché mi sembra che 
nel vangelo sia attribuito all’azione sola il potere di manifestare l’amore 
e di raggiungere Dio » 3.

In questo senso il nesso tra azione e coscienza costituisce un punto 
saliente per la nostra riflessione teologico-pastorale. Mostrare l’istanza del 
« pratico » (che si coglie nelle singole « pratiche », senza esaurirsi in esse) 
significa, infatti, cercare e cogliere l’articolazione tra azione cristiana/ec-
clesiale e coscienza credente, articolazione istituita dall’esistenza cristiana. 
Questo ci conduce all’inevitabile messa in luce del rapporto tra il pratico 
(inteso come l’atto originario dell’esistere umano e cristiano che si dà per 
il nesso di libertà e la verità) e le pratiche (ovvero i fatti, le azioni storica-
mente realizzate con la loro portata simbolica di senso e la loro rilevanza 
per la formazione delle trame dell’identità personale e collettiva, nonché 
delle relazioni con gli altri e con Dio). In questo senso non è possibile 

approfondimenti (La croce di Aquileia. Percorsi teologici/1), Messaggero, Padova 2002, 369-
370.

2  Cf. D. Bourgeois, La pastorale della chiesa, Jaca Book, Milano 2001, 51; cf. anche: 
S. Lanza, Teologia pratica: luoghi comuni – questioni aperte, in Annali di Studi religiosi 
9 (2008) 173-211. La cosa da un punto di vista teoretico, come insegna ogni buona 
epistemologia, è evidente da sé. In proposito si pensi ad esempio alla cosiddetta « riabili
tazione » del pratico in filosofia, avvenuta in particolare a partire dalla seconda metà del 
’900, che può essere interpretata come una risposta alla crisi del razionalismo moderno 
e una reazione all’impianto manualistico della teologia. Tale riabilitazione della filosofia 
pratica (si pensi ad autori come Gadamer, Jonas, Ritter, Arendt, McIntyre, Taylor) ha 
ripreso e messo al centro del dibattito la categoria di praxis di Aristotele, come pure l’etica 
e la politica dello Stagirita [cf. E. Berti (cur.), Tradizione e attualità della filosofia pratica, 
Marietti, Genova 1988; P. Costa, Conoscenza e vita: a proposito del ritorno del pratico in 
filosofia, in Annali di Studi religiosi 9 (2008) 143-153; in diversa prospettiva: S. Natoli, Il 
buon uso del mondo. Agire nell’età del rischio, Mondadori, Milano 2010]. Ma può anche 
essere fruttuosamente messa a confronto con i dati dell’epistemologia e dell’antropologia 
culturale contemporanea. 

3  M. Blondel, Carnets Intimes, Le Seuil, Paris 1961, 65.

06-Tommasi.indd   559 09/07/2014   15:04:54



560 StPat 58 (2011) 3

un discorso sulle condizioni del pratico a prescindere dalle pratiche e vi-
ceversa, ma va tenuta presente l’asimmetria che riguarda il nesso pratico/
pratiche: questo diventa il nodo centrale attorno a cui elaborare lo statuto 
epistemologico della teologia pastorale, quale disciplina « teologica » capace 
– mediante l’esercizio del discernimento pastorale in grado di riconoscere 
l’operare dello Spirito Santo nella chiesa e nel mondo e di interpretare 
i segni dei tempi alla luce delle Scritture – di cogliere (vedere teologi-
camente), interpretare (giudicare teologicamente) e rielaborare in modo 
aperto al futuro (agire teologicamente) la prassi cristiana e le istituzioni 
che la producono. Si tratta di una riflessione che non inizia ex novo e si 
innesta in modo critico e propositivo nel panorama delle intraprese sul 
tema in Europa e nelle Americhe che possono essere sintetizzate attorno 
ai tre nuclei del paradigma empirico (l’approccio piú filosofico di Van 
der Ven, quello della scuola pastorale del Quebec e quello linguistico di 
Piette), del paradigma critico (N. Mette, M. De Certeau) e del paradigma 
ermeneutico (Audinet sulla scia di Ricoeur e Beauchamp) 4.

Il punto focale: l’atto dell’esistenza credente tra « pratico » e « pratiche »

L’agire cristiano è istruito da un sapere della fede, che lo indirizza 
sul vangelo di Gesú. La fede cristiana – che trapela da una vita vissuta 
come ascolto della e come libera corrispondenza alla Rivelazione di Dio 
fatta agli uomini nel Logos-Agape incarnato in Gesú di Nazareth la cui 
vita è riconosciuta come il dischiudimento della verità-libertà per la vita 
dell’uomo e del mondo – si determina nella storia e nella cultura dove 
accade in forma di esistenza cristiana. Nello stesso tempo l’iscrizione del
l’esistenza cristiana nel mondo degli uomini si riflette nella configurazione 
storica ed ecclesiale della fede 5. In questo senso l’esperienza e la prassi 
cristiana ed ecclesiale sono espressione di quell’atto originario dell’umano 
che, quale circolarità di verità e libertà, lo istituisce come e-sistenza, rifigu
randolo in modi originali e molteplici.

Con « e-sistenza » o meglio con « e-sistere » si intende delineare la 
struttura antropologica fondamentale per cui (a differenza di tutti gli 
altri enti presenti nel mondo e di tutte le molteplici interpretazioni 

4  Per una sintetica illustrazione dei tre paradigmi cf. L. Bressan, Pratiche ecclesiali di 
ascolto e questione del metodo in teologia pratica, in Orientamenti pastorali 8 (2007) 6-15.

5  Cf. B. Seveso, La pratica della fede. Teologia pastorale nel tempo della chiesa, Glossa, 
Milano 2010, 6-7.

06-Tommasi.indd   560 09/07/2014   15:04:54



561Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

dell’umano di volta in volta offerte dalla tradizione metafisica 6) la vita 
umana è costitutivamente l’atto dell’esposizione passivo/attiva di sé come 
« essere-nel-mondo », « consentimento », « progetto gettato » e « identità 
aperta ». Ciò accade nell’atto stesso in cui ogni suo vissuto (sentire, agire, 
pensare), nascendo da un impegno della libertà che diviene se stessa nel 
gioco di anticipazione, memoria ed effettività che accoglie e riconfigura 
il senso di ciò che – altro da lei – gli si fa incontro, si istituisce come 
comportamento nel mondo e dinamismo che plasma la configurazione in
teriore ed esteriore della propria identità personale 7. Cosí la soggettività, 
che è tale perché custodisce l’altro in sé, si esprime e si configura nella 
storia. Qui l’apertura intenzionale che caratterizza l’intero della persona 
umana quale spirito incarnato e l’alterità che si offre a essa come dono, 
incontrandosi, costituiscono l’esistere umano (termine che preferiamo a 
« coscienza » e a « esperienza » in quanto piú capace di esprimere il ca-
rattere corporeo e storico/effettivo della condizione umana). Questo poi 
non si attua solo a partire da evidenze razionali o pratiche, ma insieme a 
queste è già sempre in atto come sentire, invocazione e anticipazione di 
un senso atteso cui liberamente aderisce quando si apre al venire incontro 
dell’ente. In ciò, per usare il linguaggio di Husserl, l’esistenza umana è 
già sempre « coscienza credente » 8, costituita da un rapporto originario 
tra affidarsi e sapere in cui è compreso ogni altro atto e rapporto, co-
sicché l’intenzionalità radicale dell’agire ha come fondamento l’orizzonte 
dell’affidabilità del senso 9 e l’attuazione dell’azione ostende come l’azione 
umana trascende l’uomo stesso attestando quel mistero che la inabita 
corporalmente e la necessita 10.

Con « esistenza cristiana » intendiamo quella forma che la coscienza 
credente assume allorquando il processo dialogico che la costituisce coin-
volge l’evento fondatore del rivelarsi di Dio nella storia di Gesú Cristo 
e l’uomo nella sua consapevolezza e libertà, processo che avviene in 
quanto la memoria di ciò che si rivela non elude l’istanza della ricerca e 
della mancanza che caratterizzano il desiderio umano quale radice della 
protensione estatica della coscienza credente, eccedendone anzi le richie

6  Assai istruttivo quanto afferma in proposito Martin Heidegger nella famosa Lettera 
sull’umanesimo.

7  Cf. R. Tommasi, La forma religiosa del senso. Al crocevia di filosofia, religione e 
cristianesimo, Messaggero-Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2009, 439ss.

8  Cf. E. Husserl, Esperienza e giudizio, Bompiani, Milano 1955, 53ss.
9  Cf. P. Sequeri, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queriniana, Brescia 

1996, 370-371.
10  Cf. M. Blondel, L’azione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della 

prassi, Paoline, Cinisello Balsamo 1993, in partic. 450; 455, 491.

06-Tommasi.indd   561 09/07/2014   15:04:54



562 StPat 58 (2011) 3

ste. In questo atto di affidamento sempre rinnovato, e originario di tutti 
gli altri atti umani, il riconoscimento che nel Revelatum indeducibile e 
trascendente (consegnantesi ecclesialmente nelle sacre Scritture – le quali da 
questo punto di vista non sono solo un racconto esemplare per l’umanità, 
ma fondativo dell’umano in quanto tale 11 – nei sacramenti e nella comunio-
ne dei santi) abita la giustizia e la verità desiderata dalla estaticità vissuta 
del soggetto umano fa sí che l’umana esistenza della libertà si realizzi quale 
libertà di coscienza, in quanto il riconoscimento stesso avviene in modo non 
dispotico dato che il senso si offre nella bellezza della gratuità del dono.

Intesa in quest’ottica l’« esistenza cristiana » è indisgiungibilmente « esi-
stenza ecclesiale ». La chiesa una, santa, cattolica e apostolica 12 / mistero, 
comunione e istituzione, da noi sperimentata nella concretezza storica del-
le sue ricchezze di fede e di vita e dei suoi limiti e ritardi, è – secondo 
l’affermazione di Karl Rahner – lo spazio della nostra esistenza cristiana 13. 
La teologia pastorale mette a tema questa indisgiungibile congiunzione 
di esistenza cristiana ed esistenza ecclesiale superando, a proposito della 
chiesa, il dualismo a suo tempo segnalato da Yves Congar 14 tra soggetto 
agente e azione del soggetto e accogliendo l’idea, chiaramente affermata 
dal Vaticano II, che la chiesa formata dai credenti in Cristo (LG 2) è
un soggetto agente unitario 15, ma – come nota Hans Urs von Balthasar –

11  Interessante, in quest’ottica, la teologia biblica di P. Beauchamp.
12  Circa le « note » della chiesa è utile rammemorare l’interpretazione dinamica elaborata 

dal teologo veneto Luigi Sartori: cf. A. Ricupero, La realtà della chiesa e le « note » nel 
Vaticano II. La receptio creativa di Luigi Sartori, in Studia patavina 1 (2011) 7-44.

13  Cf. K. Rahner, Corso fondamentale sulla fede, Paoline, Alba 1977, 495. Nel testo 
citato Rahner sottolinea come questa radicazione ecclesiale garantisca che il cristianesimo 
non decada in una creazione ideologica dovuta all’entusiasmo o all’esperienza religiosa del 
singolo.

14  « Della chiesa si è quasi sempre studiata la struttura, e per cosí dire poco la vita. 
Ora la chiesa possiede una struttura, ricavata dai suoi elementi costitutivi; ma strutturata 
essa vive, e i fedeli vivono in essa, nell’unità » (Y. Congar, Vera e falsa riforma della 
chiesa, Jaca Book, Milano 19942, 15). Rispetto a questa esigenza la ricerca ecclesiologica 
piú recente nella multiformità dei contributi che la caratterizzano ha guadagnato un nuovo 
equilibrio cercando di comprendere la chiesa e nel suo essere e nel suo agire: cf. S. 
Dianich - S. Noceti, Trattato sulla chiesa, Queriniana, Brescia 20052; B. Forte, La chiesa 
della Trinità: saggio sul mistero della chiesa, comunione e missione, San Paolo, Cinisello 
Balsamo 1995; G. Philips, La chiesa e il suo mistero nel Concilio Vaticano II, Jaca Book, 
Milano 1969; M. Kehl, Trattato sistematico di ecclesiologia cattolica, San Paolo, Cinisello 
Balsamo 1995; J. Werbick, La chiesa. Un progetto ecclesiologico per lo studio e per la prassi, 
Queriniana, Brescia 1998.

15  Lo si può osservare con evidenza analizzando come in diversi passi conciliari, 
soprattutto della Lumen gentium e della Gaudium et spes, la chiesa appaia come soggetto 
esplicito di verbi.

06-Tommasi.indd   562 09/07/2014   15:04:55



563Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

un soggetto in senso del tutto peculiare, in quanto continuamente ge-
nerato dall’Alto 16. Con ciò la chiesa si rivela essere, nello stesso tempo, 
il soggetto delle azioni-relazioni piene con il Signore e lo spazio storico 
in cui tali azioni-relazioni possono essere vissute attraverso una serie di 
atti puntuali e specifici nei quali si esperisce la comunione di fede e di 
vita 17. Risulta quindi decisivo scrutare continuamente l’originalità della 
chiesa soggetto agente e della sua azione concreta nel mondo, originalità 
che si può comprendere autenticamente solo nella correlazione di teolo-
gico e antropologico. Se allo sguardo di un osservatore esterno la chiesa 
appare immediatamente come un soggetto che vive e opera nel contesto 
contemporaneo ponendo nella realtà una serie di azioni assai diverse tra 
loro ma riconducibili a una matrice comune, a uno sguardo piú profondo 
– capace di vedere alla luce della correlazione di teologico e antropolo-
gico – non sfugge che il movente profondo di tale agire non può essere 
confuso con alcune delle mete meramente infrastoriche sulle quali è nor
malmente commisurato l’umano operare. La chiesa cioè, come afferma il 
concilio, vive e opera nel mondo per renderlo sempre piú conforme al 
progetto di Dio, protesa verso una meta che si sporge oltre la storia, ma 
che non la rende a essa estranea 18.

Da quanto siamo venuti fin qui dicendo diviene chiaro che la pro-
fessione della fede prende corpo nella pratica della fede. In tutto ciò il 
ricorso al concetto di « pratico » (qui inteso come precedente la distinzione 

16  « Chi è la chiesa? Solo dei soggetti reali possono soddisfare la domanda, e non un 
puro collettivo, che, anche di fronte alla reale connessione per generazione dell’umanità 
intera, conserva sempre qualcosa di fittizio e di accidentale. Solo dei soggetti reali però, 
che per grazia di Dio partecipano a un soggetto normativo e alla sua coscienza. Tale 
partecipazione è possibile solo se infusa dalla grazia, ma allora ciò a cui si partecipa è 
divino: il soggetto supremo che risponde alla domanda posta può essere soltanto il soggetto 
divino stesso. L’umanità acquista una partecipazione a ciò nel Cristo e nello spazio che 
è il suo spazio [...] e che Egli prepara come redentore: la chiesa » (H.U. von Balthasar, 
Sponsa Verbi, Morcelliana, Brescia 1972, 175). In quest’opera, composta originariamente nel 
1961, von Balthasar esprime la propria preferenza per la concezione di chiesa come sposa 
di Cristo piuttosto che come popolo di Dio, concetto a suo dire difficilmente pensabile 
come soggetto (cf. G. Mazzillo, Popolo di Dio: categoria teologica o metafora?, in Rassegna 
di Teologia 5 [1995] 553-587).

17  In questo senso l’azione ecclesiale è un fatto visibile e sociale che, tuttavia, non è 
solo l’effetto dell’esistenza del soggetto collettivo ecclesia: ne è anche elemento costitutivo e 
rivelativo. Cf. A. Steccanella, L’azione in M. Blondel e l’agire ecclesiale. Spunti di riflessione 
sull’agire nella chiesa alla luce della fenomenologia blondeliana dell’azione, in Studia patavina 
2 (2010) 533-564.

18  Tra i tanti esempi possibili cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Apostolicam 
Actuositatem, 18 novembre 1965, n. 2, in Enchiridion Vaticanum, 1, EDB, Bologna 198513, 
916.

06-Tommasi.indd   563 09/07/2014   15:04:55



564 StPat 58 (2011) 3

di teoria e prassi che in realtà ne consegue) è originario e, pur radicato 
nell’antropologico, ha una portata teologale ed ecclesiale decisiva, perché 
consente di non presupporre bensí di tematizzare la forma del rapporto 
uomo/Dio come reciprocità che si compie nell’atto. Da un lato l’evidenza 
teologica nell’antropologico non si dà che nell’effettivo, leggibile a partire 
dalla filosofia e dalle scienze umane; dall’altro all’evento della Rivelazione 
deve corrispondere e lo può soltanto l’atto umano che abbia la sua stessa 
qualità e questo non ce l’ha se non perché l’evento di Dio gliela conferisce 
anticipandosi in esso. Il che è intercettabile solo nell’apertura (del sentire, 
dell’agire e del pensare) al teologico. L’atto dunque, per essere veramente 
tale, deve essere autorizzato da ciò che lo istituisce e lo rende possibile 
come decisivo: qui si colloca lo spazio vero del riferimento non soltanto 
al pratico, ma anche alle pratiche in cui s’incarna autorizzandole e si trova 
la via di soluzione di quello che rappresenta un annoso problema per la 
teologia pastorale, ovvero il rapporto di filosofia, teologia e scienze umane.

La « trasmissione della fede cristiana », ad esempio, uno dei centri 
della problematica delle teologia pastorale, accade per la valenza an
tropologica e teologica delle pratiche con tutto ciò che le concerne sul 
piano concettuale, simbolico e temporale. La prassi, in questo caso, è 
sempre prassi (comunitaria e individuale) correlata all’atto del credere (e 
del sapere della fede). Infatti, come abbiamo visto, il senso dell’atto di 
fede cristiano si comprende considerando come da un lato il Logos di 
cui il cristiano vive 19 si rende « immediatamente » accessibile come tale 
nell’esercizio della libertà umana che accogliendolo lo mette in pratica 20 
e dall’altro come la « mediazione » della libertà umana sia la realtà in
trascendibile che rende possibile l’« immediatezza » della verità 21. Verità 

19  Qui non stiamo parlando delle verità scientifiche, ma di quella verità vitale capace 
di dare senso all’umano esistere.

20  È ciò che permette di non scambiare l’atto della libertà per un atto autoreferenziale: 
esso inizia come accoglienza di un Altro che non è in suo potere (fosse pure l’atto con 
cui la libertà si pone). La verità è la manifestazione « analogica » (nel senso in cui si può 
parlare di una analogia fra la Verità di Dio e le verità del mondo) che accade quando la 
libertà con un atto che coinvolge e trasforma l’integrale umano (affetti, pensieri, azioni e 
relazioni) accoglie creativamente il dono indeducibile della rivelazione del reale e di Dio 
(cf. H. U. von Balthasar, Verità del mondo, Jaca Book, Milano 1989; M. Heidegger, 
Dell’essenza della verità; Dell’essenza del fondamento, in Id., Segnavia, Adelphi, Milano 
1987, 79-158; M. Henry, L’essence de la manifestation, 2 tomi, Presses Universitaires de 
France, Paris 1963; K. Demmer, Interpretare e agire. Fondamenti della morale cristiana, 
Paoline, Cinisello Balsamo 1989). 

21  Questa dialettica intrinseca tra mediazione e immediatezza nell’accadere della 
coscienza umana va intesa in termini di « evidenza simbolica » (cf. P. Sequeri, Il Dio 
affidabile, cit., 465-486).

06-Tommasi.indd   564 09/07/2014   15:04:55



565Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

che nella sua pienezza è il Cristo vivente, narrazione del Logos-Agape 
di Dio 22 e che si manifesta analogicamente nelle sue opere tra le quali 
l’esistenza credente – nelle sue molteplici espressioni – risplende in for
ma singolare. 

L’incontro/confronto tra me/noi e la prassi (parole e opere) pro-
veniente dalla storia effettiva delle multiformi forme della vita cristiana 
generata dall’atto del credere e incarnata in modo unico e molteplice nella 
storia della chiesa, ma anche in quelle delle società e dei popoli 23 ne pro-
pizia la trasmissione come sua vitale reinterpretazione fedele e creatrice 24. 
Una tale trasmissione avviene nella ricchezza e varietà delle forme con 
cui la prassi cristiana che incarna l’atto di fede e lo inscrive nello spazio 
pubblico – annuncio, sacramenti, carità – oltre che edificare la chiesa 
da cui viene generata, co-abita, essendone in parte determinata e contri-

22  Lo ha messo bene in luce Benedetto XVI: « Nella verità la carità riflette la 
dimensione personale e nello stesso tempo pubblica della fede nel Dio biblico, che è 
insieme Agape e Logos: Carità e Verità, Amore e Parola » (Benedetto XVI, Caritas in 
Veritate, 29 giugno 2009, n. 4). La verità di Dio che per la forza dello Spirito santo 
« si offre » in Gesú Cristo morto e risorto « si rivela » per la libertà umana che l’accoglie 
quando il legame con Dio accade nella relazione personale con l’evento storico della 
comunità credente (la chiesa « corpo di Cristo ») che praticando la rivelazione di Dio in 
Gesú Cristo la rende attuale. 

23  Noi siamo memoria di storia e relazioni e in questo senso la nostra identità perso
nale, identità aperta, è frutto di un elemento originario, la vita umana, che prende forma 
in modi molteplici attraverso la memoria individuale e collettiva, i pensieri, le relazioni 
e le azioni presenti, e l’attesa-progettazione del futuro. Gli atti educativi e quelli della 
trasmissione di fede sono strettamente connessi alla memoria e alla narrazione, ma a una 
memoria e una narrazione che, propiziando la trasmissione condivisione del patrimonio 
culturale e simbolico contestuale ai grandi gruppi umani e alla loro storia, responsabilizzino 
al compito/vocazione di vivere il presente in qualche modo preparando in modo aperto 
e originale il futuro. In questo senso la storia precede l’individuo, ma l’individuo si pone 
anche come innovativo rispetto alla propria e altrui tradizione. Da questo punto di vista 
è interessante osservare che nella memoria collettiva, colta nel suo nucleo vivente e non 
soltanto nella sua cristallizzazione monumentale/museale, si possano distinguere due di
mensioni tra loro connettibili: quella della memoria comunitaria, in cui avviene il racconto 
dei racconti dei testimoni oculari e quella della memoria culturale in cui il patrimonio di 
sapienza ed esperienza intorno alla vita e al senso della realtà si conserva e si comunica 
ai nuovi venuti attraverso codici (miti, riti, stili di vita) che istituzionalizzano il ricordo e 
non attraverso la voce narrante di chi ha esperienza. In questo senso i singoli prendono 
significato entro le generazioni, ricevendo l’eredità e trasformandola.

24  Cf. M. De Certeau, Debolezza del credere. Fratture e transiti del cristianesimo, Città 
Aperta, Troina 2006, 238-240. Si tratta di una « reinvenzione » che non comporta una 
(impossibile) « rottura » tra il passato, il presente e il futuro e va intesa nel senso in cui il 
« rinnovamento » ecclesiale è rinnovamento nella continuità dell’unico soggetto-chiesa quale 
soggetto che cresce e si sviluppa nel tempo. 

06-Tommasi.indd   565 09/07/2014   15:04:55



566 StPat 58 (2011) 3

buendo a riplasmarli, i diversificati mondi pubblici sociali e culturali 25. I 
modi successivi secondo cui, nei diversi tempi, si è venuta delineando la 
relazione tra l’opzione « particolare » della verità/libertà (la fede cristiana 
di volta in volta tradotta in pratiche) e le forme (religiose o no) che 
hanno via via preso la prassi e la coscienza di una società mostrano 
l’accadere di una « tradizione » (da tradere = dare, consegnare, affidare, 
narrare, tramandare, trasmettere) che si dà per il rapporto « simbolico » 
dell’atto di fede cristiano ed ecclesiale con quel suo « Altro » che gli è 
sempre immanente e trascendente, rapporto che traluce nelle pratiche 
stesse qualora si cerchi ciò che le autorizza26. In questo modo oggi il 
cristianesimo vive, si rigenera e si comunica come prassi generata e 
rigenerata dalla fede che vive rapportata ai caratteri fondamentali dello 
spazio pubblico della cosiddetta postmodernità. 

25  Solo attraverso lo studio attento delle pratiche, svolto nella correlazione di scienze 
umane, filosofia e teologia, è possibile illuminare in modo pertinente questo fenomeno. La 
formazione o il cambiamento dell’universo simbolico del credente (i riferimenti religiosi 
fondamentali) avviene per mezzo delle pratiche, con il loro cambiamento: modificando 
una pratica si va a intaccare l’universo simbolico, difficilmente il contrario. Uno degli 
esempi piú evidenti di tale interazione è quello della liturgia, e del suo cambiamento 
post-conciliare. Anche il tema della partecipazione sinodale (e quindi della ministerialità, 
della condizione laicale) mette in luce bene il nesso tra l’azione (la sinodalità) e la 
rappresentazione di chiesa, di prete, di laico. G. Routhier nel suo libretto La chiesa del 
dopo Concilio (Ed. Qiqajon – Comunità di Bose, Magnano 2007), portando proprio questi 
esempi sostiene la tesi del periodo post-conciliare come un lungo tirocinio, con tempi 
lunghi e pratiche lunghe, perché le idee del Concilio possano essere recepite. Un altro 
esempio emblematico è dato dall’iniziazione cristiana, dove è strutturale l’intreccio tra fede 
e cultura, simboli e storia. Pur essendoci un modello di riferimento, paradigmatico, quello 
catecumenale, la scelta della prassi iniziatica non è il semplice frutto di una deduzione, 
ma dipende dall’antropologia, dalla cultura, dalla libertà del soggetto (innanzitutto). Questo 
esempio, come quello della catechesi, e di tante pastorali di formazione, andrebbero poi 
indagate e collocate dentro la grande azione dell’educare.

26  Blondel ha ben mostrato come questa capacità di indicare e significare « altro » 
propria dell’azione costituisce il suo potenziale simbolico: « Ciò che non possiamo 
conoscere, e che soprattutto non possiamo comprendere chiaramente, lo possiamo fare e 
praticare: qui sta l’utilità, la ragione eminente dell’azione. Essa non è soltanto il veicolo 
provvisorio che consegna alla coscienza il dono agognato, la sua mediazione non è effimera, 
ma permanente, è lo strumento perenne della conversione interiore e del regno della fede. 
Infatti essa fa scorrere fino al midollo, in un modo incomprensibile, il senso di una fede 
ancora oscura, e percorre le vie misteriose che conducono alla luce della riflessione le verità 
implicite di cui si è nutrita. Questo è il segreto del valore, questo è il principio naturale 
dell’efficacia della pratica letterale. Insomma la fede per vivificare le membra ha bisogno 
di agire in loro, e per vivificare se stessa ha bisogno che esse agiscano su di lei. Sempre 
l’azione dà piú di quanto riceve, e riceve piú di quanto dà » (Blondel, L’azione, cit., 516). 
L’intuizione blondelliana è ripensata in termini nuovi da Ricoeur, specie in La memoria, la 
storia, l’oblio (R. Cortina, Milano 2003) e Tempo e racconto/1 (Jaca Book, Milano 2001).

06-Tommasi.indd   566 09/07/2014   15:04:55



567Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

Dal punto di vista teologico-pratico dobbiamo trovare il modo di far 
emergere la verità nelle azioni ecclesiali e sociali. L’istanza veritativa viene 
messa a tema perché, in fondo, la questione pastorale è tutta qui: come 
comprendere il senso nelle azioni della chiesa, senso che può essere vei
colo di verità. Il che si connette a una ermeneutica teologica e culturale 
delle istanze dei tempi. Va da sé che una teologia pastorale (o pratica) 
cosí intesa non può essere interpretata come appendice applicativa di 
una teologia sistematica (o teoretica) precedentemente elaborata, ma tra 
queste due dimensioni della riflessione teologica – teoretica e pratica – 
intercede una reciproca interazione – da esplorare ulteriormente – nella 
quale ognuna dà e riceve, riceve e dà.

L’impianto del curricolo: le quattro aree

L’impianto della riflessione teologico-pastorale brevemente delineata e 
perseguita alla Facoltà teologica del Triveneto si mostra nell’architettonica 
del piano di studi proposto per il ciclo di specializzazione. 

Esso si suddivide in quattro aree che, nelle loro reciproche intercon-
nessioni, mostrano l’unità plurale del discorso teologico-pastorale quale 
teoria teologica della prassi: l’area di pastorale fondamentale che istruisce 
le questioni fondative e metodologiche, offre gli strumenti per un lettura 
della storia pastorale della chiesa e affronta alcuni temi pastorali maggiori; 
l’area di pastorale speciale che mette a fuoco le « azioni costitutive » della 
prassi ecclesiale quali l’annuncio ricevuto e trasmesso, la liturgia celebrata 
e vissuta, la carità accolta come dono e incarnata nella koinonia e nella 
diakonia; l’area dei seminari/laboratorio di progettazione pastorale dove 
« ambiti particolari » del vissuto umano e pastorale della chiesa vengono 
studiati in chiave progettuale (ossia non tanto in vista di una tanto im-
probabile quanto pretenziosa progettazione del futuro, quanto in vista di 
un discernimento teologico pastorale capace di analizzare, comprendere e 
riconfigurare criticamente la prassi) valorizzando l’apporto della correlazio-
ne di teologia, filosofia e scienze umane; l’area delle discipline cosiddette 
complementari (teologia biblica e sistematica, filosofia, scienze umane, 
diritto canonico) con cui la teologia pastorale intrattiene un costante rap
porto, in quanto – nella reciproca autonomia e nella reciproca interlocu-
zione – le offrono quei riferimenti e quelle infrastrutture teoretiche, feno-
menologiche ed ermeneutiche necessarie perché il suo discorso, teologico 
e antropologico insieme, risulti intelligente e rispettoso della realtà. Ogni 
anno vengono proposti corsi specifici che danno sostanza all’impianto 
formale; alcuni di essi sono condivisi con il percorso di specializzazione in 
teologia spirituale la quale, per il suo riferimento all’esperienza spirituale, 

06-Tommasi.indd   567 09/07/2014   15:04:55



568 StPat 58 (2011) 3

si muove a suo modo e con il suo timbro in quell’orizzonte del pratico 
che per la teologia pastorale, come abbiamo visto, rappresenta un punto 
di riferimento imprescindibile.

L’architettura generale di questo piano di studio rende anzitutto 
subito evidente come la teologia pastorale, oltre a evidenziare la dimen-
sione pratica propria di tutta la teologia e particolarmente manifesta nella 
moralteologia, nella teologia spirituale e, appunto, nella teologia pastorale 
(discipline teologiche che costituiscono quella che si potrebbe non im-
propriamente chiamare « teologia pratica ») mantenga la sua specificità 
disciplinare precisamente nel riferimento critico al suo oggetto proprio 
che è « la pastorale » come figura della vita ecclesiale.

Questo però non toglie che vi sia una almeno apparente incongruenza 
tra l’eterogeneità dei gesti e dei comportamenti che popolano l’oggetto 
« pastorale » e che vengono plausibilmente studiati con ricognizioni diver-
sificate (e talvolta isolate) e la pretesa di una loro trattazione unitaria, che 
sorge motivatamente dall’esigenza di rendere ragione della pratica di fede 
come figura complessa ma unitaria. In questa prospettiva la distinzione e 
il collegamento tra un « momento fondamentale » della teologia pastorale 
e un « momento speciale » (dove – nella consapevolezza che ogni parte 
rimanda al tutto – vengono trattate singole regioni pastorali) segnala la 
reciproca implicazione delle prime due aree del piano di studi e intende 
assumere tematicamente i rapporti che intercorrono tra pratico e pratiche 
e tra la molteplicità delle figure che delineano la prassi dell’esistenza 
cristiana e il suo emergere come figura unitaria. Si noti poi come l’area 
di pastorale speciale, che mantiene contestualmente il rapporto con il 
concreto dello stile e delle pratiche dell’esistenza cristiana/ecclesiale e che 
avrebbe potuto essere organizzata in diversi modi (ad esempio partendo 
dai « soggetti » della vita ecclesiale o da « ambiti » come quelli suggeriti dal 
convegno di Verona 27) è stata pensata in modo da studiare in ottica teolo

27  Talvolta, nei dibattiti piú recenti, viene messa in opposizione la tripartizione 
tradizionale dei munera (annuncio, liturgia, carità) e i cinque « ambiti » suggeriti dal 
convegno ecclesiale di Verona (vita affettiva, lavoro e festa, fragilità, tradizione, cittadinanza). 
In realtà ci sembra che una tale opposizione non abbia ragion d’essere, trattandosi di 
due istanze – l’una primariamente ecclesiologica e riguardante la singolarità cristiana e 
l’altra primariamente antropologica e testimoniale-missionaria, concernente la destinazione 
universale dell’evangelo – non sovrapponibili e che anzi possono produttivamente coesistere. 
Lo si arguisce anche dalle parole pronunciate dal card. Ruini nella sua Conclusione al 
convegno di Verona: « Per parte mia vorrei solo confermare che il nostro convegno, con 
la sua articolazione in cinque ambiti di esercizio della testimonianza, ognuno dei quali 
assai rilevante nell’esperienza umana » e tutti insieme confluenti nell’unità della persona e 
della sua coscienza, ci ha offerto un’impostazione della vita e della pastorale della chiesa 
particolarmente favorevole al lavoro educativo e formativo. Si tratta di un notevole passo 

06-Tommasi.indd   568 09/07/2014   15:04:55



569Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

gico-pastorale i tre gesti essenziali in cui si articola la prassi ecclesiale, cosí 
da riflettere articolatamente sulle differenti azioni costitutive della chiesa 
nella sua vita ad intra e ad extra: annuncio, liturgia e carità. Il motivo 
di ciò va ascritto da un lato alle possibilità che le risorse simboliche del 
capo pratico aprono in ordine a ciò che le autorizza, ovvero l’atto di 
fede che configura l’esistenza cristiana, da un altro alla consapevolezza 
dell’opportunità, nel momento in cui la riflessione teorica che punta di-
rettamente sul « soggetto » (nel caso: individuale ed ecclesiale) è alquanto 
interessante, complessa e problematica per le questioni concernenti il 
dibattito sull’identità personale, di pervenirvi attraverso la narrazione del 
suo agire e di ciò che questo è in grado di rivelare (cioè la risposta alla 
domanda: chi è il soggetto dell’azione?).

L’elemento probabilmente piú originale (e delicato) di questa imposta-
zione del piano di studi sta nella cosiddetta area di progettazione pasto-
rale. Lo sforzo di ascoltare/interpretare la realtà pastorale e culturale del 
territorio, messo in atto con la precisa intenzione di offrire un contributo 
teologico-pastorale al cammino delle nostre chiese locali ascoltando la vita 
quotidiana (quale alfabeto per dire il vangelo) e insieme con lo scopo di 
abilitare docenti e studenti a riflettere sulla prassi ecclesiale mettendo in 
circolo teoria e pratica, ha suggerito l’individuazione di alcuni ambiti della 
vita pastorale oggi rilevanti per la missione ecclesiale, rispetto ai quali si è 
sviluppata una proposta pluridisciplinare in grado di fornire un quadro di 
riferimenti e di strumenti interpretativi con cui svolgere laboratorialmente 
e con eventuali indagini sul campo una riflessione teologico-pastorale 
sulle rispettive prassi in grado di offrirne una lettura critica capace di 
stimolarne una pertinente rifigurazione che possa incidere sullo sviluppo 

in avanti rispetto all’impostazione prevalente ancora al convegno di Palermo, che a sua 
volta puntava sull’unità della pastorale ma non era in grado di ricondurla all’unità della 
persona perché si concentrava solo sul legame, pur giusto e prezioso, tra i tre compiti o 
uffici della chiesa: l’annunzio e l’insegnamento della Parola di Dio, la preghiera e la litur
gia, la testimonianza della carità ». Coerentemente con l’impostazione di fondo della nostra 
proposta di teologia pastorale mi sembra che, assodato il valore degli ambiti vitali (quelli 
di Verona o altri) in ordine alla testimonianza capace di imparare dalla vita l’alfabeto per 
dire il vangelo (cfr. Conferenza episcopale italiana, « Rigenerati per una speranza viva » (1Pt 
1,3): testimoni del grande « sí » di Dio all’uomo. Nota pastorale dell’episcopato italiano dopo 
il quarto Convegno ecclesiale nazionale, n. 12) – il riferimento alla tripartizione annuncio-
liturgia-carità resti importante perché si tratta di azioni, quelle fondamentali e istitutive 
della vita della chiesa, che nella loro rilevanza rivelativa permettono di cogliere, in atto, 
chi è – da un punto di vista indisgiungibilmente teologico e antropologico – il soggetto-
chiesa. Interessanti ragguagli sull’argomento si trovano in Franco Giulio Brambilla, La 
pastorale della chiesa in Italia. Dai « tria munera » ai cinque ambiti, in La rivista del clero 
italiano 6 (2011) 389-407.

06-Tommasi.indd   569 09/07/2014   15:04:55



570 StPat 58 (2011) 3

futuro di tali pratiche. Finora, nella consapevolezza che è proprio della 
prassi di essere in continuo divenire, si è lavorato attorno a tre ambiti 
particolari della vita ecclesiale, senza pregiudizio che a questi se ne pos-
sano aggiungere altri: l’ambito della trasmissione-inculturazione della fede, 
studiata con particolare riferimento all’iniziazione cristiana, all’educazione 
e alla riscoperta del potenziale della narrazione biblica 28; l’ambito delle 
questioni pastorali che riguardano la famiglia 29; l’ambito del rapporto 
chiesa-territorio con particolare attenzione al tema del rinnovamento della 
parrocchia e delle « unità pastorali » 30. Lo studio di questi elementi risulta 
arricchito dalla presenza in facoltà di studenti provenienti da diverse parti 
del mondo i quali – pur con tutte le difficoltà del caso – aiutano ad 
avere uno sguardo che non sia ristretto al solo ambito italiano o locale e 
stimolano a riflettere su temi legati all’inculturazione della fede.

L’area delle cosiddette discipline complementari è stata pensato per 
dare voce a quelle forme di sapere con cui la teologia pastorale, in quanto 
riflessione teologica sulla prassi ecclesiale, è costitutivamente in dialogo: 
la teologia (fondamentale, biblica, dogmatica, morale, spirituale, diritto 
canonico), la filosofia 31 e le scienze umane (pedagogia, sociologia, psico-
logia) 32. Tale discipline vengono ascoltate e invitate a interagire su temi 
che incrociano la tematica teologico pastorale, sul rapporto teoria-prassi e 
circa la lettura culturale e sociale della realtà attuale nel rispetto della loro 
autonomia disciplinare. L’interrelazione tra la teologia pastorale e queste 
molteplici discipline, cosí diverse nei loro statuti, mostra la complessità 
del lavoro teologico pastorale che è segno della fedeltà alla realtà su cui 
riflette – cioè la verità di Dio e le verità dell’uomo cosi come si manife-

28  Cf. E. Falavegna - D. Vivian (cur.), La trasmissione della fede oggi. Iniziare alla 
vita cristiana, dono e compito, Messaggero - Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2011; 
A. Toniolo - R. Tommasi (cur.), Il senso dell’educazione nella luce della fede, Messaggero - 
Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2011; A. Barbi - S. Romanello (cur.), Il racconto 
biblico e i suoi effetti pastorali, Messaggero - Facoltà teologica del Triveneto (in preparazione).

29  Cf. G. Dianin - G. Pellizzaro (cur.), La famiglia nella cultura della provvisorietà, 
Messaggero - Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2008.

30  Cf. L. Soravito - L. Bressan (cur.), Il rinnovamento della parrocchia in una società 
che cambia, Messaggero - Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2007; A. Toniolo (cur.), 
Unità pastorali. Quali modelli in un tempo di transizione?, EMP, Padova 2003.

31  Cf. R. Tommasi, L’ascolto della realtà e la questione del metodo in teologia pastorale. 
Un contrappunto filosofico, in Orientamenti pastorali 8 (2007) 16-38.

32  Cf. R. Tonelli, Ipotesi per un ascolto « pastorale » della realtà, in Orientamenti 
pastorali 8 (2007), 39-45; G. Mazzocato (cur.), Scienze della psiche e libertà dello spirito. 
Counseling, relazione di aiuto e accompagnamento, Messaggero - Facoltà teologica del 
Triveneto, Padova 2009; A. Toniolo (cur.), La « relazione di aiuto ». Il « counseling » tra 
psicologia e fede, Messaggero - Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2009. 

06-Tommasi.indd   570 09/07/2014   15:04:55



571Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

stano nella prassi – e insieme, di quella consapevolezza della indisgiungibile 
correlazione tra teologico e antropologico donde scaturisce. Va da sé che 
i modi in cui una tale correlazione critica viene eseguita sono conti
nuamente in definizione mirando a superare il rapporto estrinsecistico tra 
i diversi saperi e le diverse aree disciplinari senza tuttavia cadere in una 
confusività di oggetti e di metodi e individuando il nesso originario che è 
alla radice del loro confronto riconducibile a ciò che abbiamo chiamato il 
pratico che si manifesta nelle pratiche dell’esistenza credente. Si profila in 
tal modo una criteriologia per il discernimento teologico pastorale 33 sulla 
quale si avverte il bisogno di una rigorizzazione della riflessione affinché 
la teologia pastorale risulti all’altezza di quello che oggi sembra essere uno 
dei suoi mandati fondamentali: dare linguaggio al lavoro di rinnovamento 
della forma ecclesiae mentre l’istituzione (e il mondo) va cambiando in 
modo accelerato (senza dimenticare che i cambiamenti ci sono sempre 
stati e sempre ci saranno).

Alcuni compiti e questioni aperte

Dall’esercizio della teologia pastorale cosí configurato emergono alcune 
questioni aperte e alcuni compiti da svolgere.

Emerge anzitutto l’esigenza di approfondire ulteriormente la correla-
zione pratico-pratiche, attraverso una riflessione intradisciplinare e inter-
disciplinare che metta in circolo la competenza teologico-pastorale con i 
portati della riflessione teologico-fondamentale e dogmatica, filosofica e 
delle scienze umane, biologiche e sociali. 

Collegata a ciò vi è l’esigenza di mettere meglio a punto il metodo 
teologico-pastorale approfondendone la fondazione, chiarificandone le pro-
cedure e verificandone la capacità. In ciò va tenuto in debito conto che 
oggetto della teologia pastorale è la prassi ecclesiale letta teologicamente 
e che, poiché tale prassi si incarna in pratiche specifiche, differenti e 
cangianti, il metodo – che a volte può procedere in maniera piú empirica, 
altre piú speculativa – deve di volta in volta precisarsi e calibrarsi rispetto 
allo specifico oggetto e contesto di indagine e viceversa, manifestando cosí 
lo statuto euristico, in quanto dinamico e sperimentale, ed ermeneutico, 
in quanto interpretativo, del sapere teologico-pastorale che è teoria di un 
« processo ». 

33  Per una presentazione dello status quaestionis attuale circa il metodo del 
discernimento pastorale cf. S. Lanza, La teologia pastorale secondo la « scuola lateranense », 
in I Laterani. Questioni di teologia pastorale, Lateran University Press, Città del Vaticano 
2010, 13-64.

06-Tommasi.indd   571 09/07/2014   15:04:55



572 StPat 58 (2011) 3

Il che permette e richiede di superare l’ingenua idea di un vedere 
disinteressato e neutro affidato alle scienze o alla filosofia e di una 
teoria teologica pura a priori rispetto all’effettivo della prassi ecclesiale e 
di comprendere piuttosto come il teologico e l’antropologico, co-principi 
dell’esistenza credente e della prassi ecclesiale, interagiscano continuamente 
nell’elaborazione del sapere teologico pastorale. Ciò va attuato sulla scorta 
della consapevolezza che l’elaborazione teorica dell’approccio empirico 
costituisce una rivoluzione epistemologica di cui non è ancora del tutto 
percepito lo spessore: il nesso teoria-prassi va curato a partire dalla consa-
pevolezza che nella situazione attuale la priorità non è solo l’elaborazione 
di strategie pastorali, ma l’interrogazione/riplasmazione della realtà pasto
rale cogliendone il peso teorico (theory-laden) sul piano antropologico e 
teologico. In tutto questo non basta assumere la questione del rapporto 
teoria-prassi comprendendo le cose come se si trattasse di due poli già 
istruiti e precedenti. È l’atto (nel caso: l’atto del credere) che istituisce la 
correlazione: mantenendo i due poli come cooriginari si rimane all’interno 
di un semplice cambio lessicale senza entrare nella dimensione veritativa 
della questione; se si cerca qualche struttura preesistente a monte dell’atto 
il dualismo teoria-prassi diviene insuperabile. 

Infine va ribadita la duplice finalità, riflessiva e pratico-formativa 
della teologia pastorale per cui essa si configura come impresa scientifica 
in grado di interagire con il mondo della teologia e dei saperi umani e 
come riflessione a servizio della vita della chiesa. La teologia pastorale 
dovrebbe coniugare costantemente queste due anime e diventare il luogo 
accademico di una pertinente ricerca e riflessione critica sulla prassi della 
chiesa e insieme il luogo della formazione all’azione pastorale in dialogo 
con la cultura attuale. Da questo punto di vista ritorna la questione della 
temporalità/storicità in modo tale da permettere di ricomprendere il senso 
della trasmissione non come fissazione in una eredità morta e passata, 
ma come un entrare in una relazione essenziale (non occasionale, non 
contingente) con chi è (con ciò che è) portante e che diviene elemento 
costituente della trama del nostro stesso esserci individuale e comunitario. 

ROBERTO TOMMASI
direttore ciclo di Licenza

Facoltà teologica del Triveneto - Padova

Abstract

The article presents the fundamental features of the theological pastoral reflec-
tion that orientate the research and teaching in the Theological Faculty of Triveneto. 

06-Tommasi.indd   572 09/07/2014   15:04:55



573Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr

Clarified the meaning of the pastoral theology as theological reflection beginning 
from the purpose to the practice of the Church and highlighting its consistent fo-
cal point in the survey of Christian existence, the text goes further to show the 
architectural plan of studies in the course of specialization in pastoral theology. 
Developed in this perspective, pastoral theology, in dialogue with the “tradition” 
of faith and with the contemporary culture is capable of marrying his reflective 
demand with a practical soul offering it a place of scientific analysis, together with 
a space for human and ecclesial education.

06-Tommasi.indd   573 09/07/2014   15:04:55


