StPat 58 (2011) 557-573
FOCUS

TEOLOGIA PASTORALE E ISTANZE DEL PRATICO
LA RIFLESSIONE TEOLOGICO-PASTORALE
NELLA FACOLTA TEOLOGICA DEL TRIVENETO

Un breve cenno storico

I Triveneto — regione ecclesiastica che riunisce le diocesi del Veneto,
Friuli Venezia Giulia e Trentino Alto Adige — vanta una tradizione di
studi teologici di un certo momento, che si muove tra le alterne vicende
dell’Universitas theologorum o Studio teologico istituito a Padova da Ur-
bano V con decreto del 15 aprile 1363 e i percorsi delle diverse Scuole
di teologia da tempo presenti nei diversi Seminari diocesani. Fino a pochi
decenni or sono, data la frastagliata storia della configurazione geo-politica
dell’attuale regione ecclesiastica, si ¢ trattato per lo pit di realta differen-
ziate e indipendenti I'una dall’altra.

La nascita di un Centro di studi teologico-pastorali triveneto ¢ invece
piuttosto recente. Le aperture del Vaticano II hanno via via favorito il
rinnovamento dell'inseghamento teologico nei seminari e il fiorire nelle
diocesi della regione conciliare di diversi centri di formazione teologica
rivolti ai laici e agli operatori pastorali, generando una certa attenzione
alla teologia in relazione alla vita delle chiese locali e all’esigenza di un
rinnovamento della loro missione in un mondo che cambia. All'interno di
questi fermenti ha preso forma I'zzput della Conferenza episcopale trivene-
ta che nel documento La croce di Aquileia, recependo il lavoro svolto nel
primo Convegno ecclesiale di Aquileia (1991), affermava: «Alcuni settori
di collaborazione sembrano particolarmente urgenti e necessari, e devono
diventare spazio concreto di attivita comune per le nostre chiese. Il primo
¢ il potenziamento della formazione teologica, al quale vorremmo prov-
vedere anche assicurando alla nostra regione ecclesiastica la presenza di
Istituti teologici accademici, che siano luogo e stimolo per un permanente
approfondimento delle verita della fede nel contesto culturale della nostra
terra e per la preparazione di operatori pastorali e di maestri» (n. 15).
A seguito di cio all'interno della preesistente sezione parallela patavina
della Facolta teologica dell'Italia settentrionale nell’anno accademico 1992-
93 ¢ stato istituito il ciclo di specializzazione per la licenza in teologia
pastorale nato da una proficua collaborazione tra docenti delle diverse



558 StPat 58 (2011) 3

diocesi della regione ecclesiastica e alcuni professori della facolta milanese
e avente una finalita accademica e formativa. Il lavoro svolto negli anni,
le risorse in campo e la particolarita propria delle chiese del Triveneto
hanno successivamente suggerito 'opportunita di una Facolta teologica
regionale concepita secondo il modello di un’istituzione accademica a rete,
opportunita che si ¢ resa concreta con l'erezione della Facolta teologica
del Triveneto (Fttr) avvenuta il 20 giugno 2005. Essa per il suo proprio
mandato si qualifica in modo particolare per I'attenzione al campo della
«teologia pratica» sviluppata soprattutto nel ciclo di specializzazione con
il duplice indirizzo di teologia pastorale e spirituale, ma tendenzialmente
informante anche l'insegnamento a livello del ciclo istituzionale (sede
padovana e Istituti teologici affiliati) e degli Istituti di scienze religiose.

La prospettiva fondamentale: riflessione teologica a partire dalla e fina-
lizzata alla prassi della chiesa

Lo scopo del presente articolo non ¢ quello di richiamare I'ampia e
complessa discussione, storica e sistematica, intorno alla teologia pastora-
le, quanto — tenendo presente come questa disciplina teologica per poter
essere compresa necessiti pit di altre dell’attenzione al contesto in cui si
sviluppa e delle urgenze ecclesiali e culturali cui risponde (motivo per cui
¢ impossibile ricondurla a un unico modello) — quello di mostrare come
nella Facolta triveneta intendiamo la natura e il campo disciplinare della
riflessione teologico-pastorale.

La descrizione elementare della teologia pastorale come ¢ perseguita
nella Fttr mi sembra inizialmente sintetizzabile in queste parole: la teologia
pastorale «¢& la riflessione teologica a partire dalla e finalizzata alla prassi
della chiesa (intesa nel senso ampio di pratica propria della fede cristia-
na). La prassi cristiana — 'oggetto materiale della teologia pastorale — va
considerata in una particolare ottica: come punto di partenza e punto
di arrivo. L’azione della chiesa, il suo divenire e agire, va studiato in sé
cercando di capirne la portata teorica, i principi di funzionamento (incar-
nazione, correlazione, presenza profetica...). E la prassi che ¢ portatrice
di una teoria e che pud mettere in questione la stessa teoria della fede.
La teologia pastorale raccoglie la sfida teorica della prassi e la confronta
con la teoria della fede, con la verita della rivelazione cristiana. La finalita
di questo percorso metodologico ¢ quella di lasciarsi interpellare dalla
prassi, di promuoverla o di vagliarla criticamente»!. In questa descrizio-

U A. ToNtoro, L’anima riflessiva e formativa della teologia pastorale. Il dibattito
attuale, in G. TRENTIN - L. BORDIGNON (cur.), Teologia pastorale in Europa. Panoramica e



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 559

ne bene si vede come uno degli snodi centrali della teologia pastorale &
visto nella correlazione di teoria e prassi, ovvero di riflessione teologica
e agire ecclesiale inteso come pratica della fede cristiana. Il che da un
lato rimanda alla questione dell’esistenza cristiana (intesa come forma pra-
tica e storicizzata tra passato, presente e futuro della coscienza credente
ecclesiale e personale), dall’altro richiede la consapevolezza di come sia
da perseguire un paradigma di pensiero che superi I'ingenua separazione
di sapere e agire o laltrettanto semplicistica concezione dell’agire come
deduzione dal sapere? nella convinzione — teologica e antropologica in-
sieme — che, sullo sfondo della ricca questione sul rapporto fede-opere,
meriti attenta riflessione quanto confesso Maurice Blondel, I'autore de
L’Action: «lo mi propongo di studiare I'azione perché mi sembra che
nel vangelo sia attribuito all’azione sola il potere di manifestare 'amore
e di raggiungere Dio»’.

In questo senso il nesso tra azione e coscienza costituisce un punto
saliente per la nostra riflessione teologico-pastorale. Mostrare I'istanza del
«pratico» (che si coglie nelle singole «pratiche», senza esaurirsi in esse)
significa, infatti, cercare e cogliere I'articolazione tra azione cristiana/ec-
clesiale e coscienza credente, articolazione istituita dall’esistenza cristiana.
Questo ci conduce all’inevitabile messa in luce del rapporto tra il pratico
(inteso come l'atto originario dell’esistere umano e cristiano che si da per
il nesso di liberta e la verita) e le pratiche (ovvero i fatti, le azioni storica-
mente realizzate con la loro portata simbolica di senso e la loro rilevanza
per la formazione delle trame dell'identita personale e collettiva, nonché
delle relazioni con gli altri e con Dio). In questo senso non ¢ possibile

approfondimenti (La croce di Aquileia. Percorsi teologici/1), Messaggero, Padova 2002, 369-
370.

2 Cf. D. BOUrGEOIS, La pastorale della chiesa, Jaca Book, Milano 2001, 51; cf. anche:
S. Lanza, Teologia pratica: luoghi comuni — questioni aperte, in Annali di Studi religiosi
9 (2008) 173-211. La cosa da un punto di vista teoretico, come insegna ogni buona
epistemologia, ¢ evidente da sé. In proposito si pensi ad esempio alla cosiddetta «riabili-
tazione» del pratico in filosofia, avvenuta in particolare a partire dalla seconda meta del
’900, che pud essere interpretata come una risposta alla crisi del razionalismo moderno
e una reazione all'impianto manualistico della teologia. Tale riabilitazione della filosofia
pratica (si pensi ad autori come Gadamer, Jonas, Ritter, Arendt, McIntyre, Taylor) ha
ripreso e messo al centro del dibattito la categoria di praxis di Aristotele, come pure I'etica
e la politica dello Stagirita [cf. E. BErTI (cur.), Tradizione e attualita della filosofia pratica,
Marietti, Genova 1988; P. Costa, Conoscenza e vita: a proposito del ritorno del pratico in
filosofia, in Annali di Studi religiosi 9 (2008) 143-153; in diversa prospettiva: S. NatoL1, I/
buon uso del mondo. Agire nell’eta del rischio, Mondadori, Milano 2010]. Ma pud anche
essere fruttuosamente messa a confronto con i dati dell’epistemologia e dell’antropologia
culturale contemporanea.

> M. BLONDEL, Carnets Intimes, Le Seuil, Paris 1961, 65.



560 StPat 58 (2011) 3

un discorso sulle condizioni del pratico a prescindere dalle pratiche e vi-
ceversa, ma va tenuta presente I'asimmetria che riguarda il nesso pratico/
pratiche: questo diventa il nodo centrale attorno a cui elaborare lo statuto
epistemologico della teologia pastorale, quale disciplina «teologica» capace
— mediante I'esercizio del discernimento pastorale in grado di riconoscere
l'operare dello Spirito Santo nella chiesa e nel mondo e di interpretare
i segni dei tempi alla luce delle Scritture — di cogliere (vedere teologi-
camente), interpretare (giudicare teologicamente) e rielaborare in modo
aperto al futuro (agire teologicamente) la prassi cristiana e le istituzioni
che la producono. Si tratta di una riflessione che non inizia ex novo e si
innesta in modo critico e propositivo nel panorama delle intraprese sul
tema in Europa e nelle Americhe che possono essere sintetizzate attorno
ai tre nuclei del paradigma empirico (I'approccio piid filosofico di Van
der Ven, quello della scuola pastorale del Quebec e quello linguistico di
Piette), del paradigma critico (N. Mette, M. De Certeau) e del paradigma
ermeneutico (Audinet sulla scia di Ricoeur e Beauchamp)*.

Il punto focale: 'atto dell’esistenza credente tra «pratico» e «pratiche»

L’agire cristiano ¢ istruito da un sapere della fede, che lo indirizza
sul vangelo di Gesa. La fede cristiana — che trapela da una vita vissuta
come ascolto della e come libera corrispondenza alla Rivelazione di Dio
fatta agli uomini nel Logos-Agape incarnato in Gest di Nazareth la cui
vita & riconosciuta come il dischiudimento della verita-liberta per la vita
dell'uomo e del mondo — si determina nella storia e nella cultura dove
accade in forma di esistenza cristiana. Nello stesso tempo liscrizione del-
I'esistenza cristiana nel mondo degli uomini si riflette nella configurazione
storica ed ecclesiale della fede’. In questo senso l'esperienza e la prassi
cristiana ed ecclesiale sono espressione di quell’atto originario dell’'umano
che, quale circolarita di verita e liberta, lo istituisce come e-sistenza, rifigu-
randolo in modi originali e molteplici.

Con «e-sistenza» o meglio con «e-sistere» si intende delineare la
struttura antropologica fondamentale per cui (a differenza di tutti gli
altri enti presenti nel mondo e di tutte le molteplici interpretazioni

4 Per una sintetica illustrazione dei tre paradigmi cf. L. BRESSAN, Pratiche ecclesiali di
ascolto e questione del metodo in teologia pratica, in Orientamenti pastorali 8 (2007) 6-15.

> Cf. B. SEVESO, La pratica della fede. Teologia pastorale nel tempo della chiesa, Glossa,
Milano 2010, 6-7.



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 561

dell’'umano di volta in volta offerte dalla tradizione metafisica®) la vita
umana ¢ costitutivamente 'atto dell’esposizione passivo/attiva di sé come
«essere-nel-mondo», «consentimento», «progetto gettato» e «identita
aperta». Cio accade nell’atto stesso in cui ogni suo vissuto (sentire, agire,
pensare), nascendo da un impegno della liberta che diviene se stessa nel
gioco di anticipazione, memoria ed effettivita che accoglie e riconfigura
il senso di cio che — altro da lei — gli si fa incontro, si istituisce come
comportamento nel mondo e dinamismo che plasma la configurazione in-
teriore ed esteriore della propria identita personale’. Cosi la soggettivita,
che ¢ tale perché custodisce I'altro in sé, si esprime e si configura nella
storia. Qui I'apertura intenzionale che caratterizza I'intero della persona
umana quale spirito incarnato e lalterita che si offre a essa come dono,
incontrandosi, costituiscono 'esistere umano (termine che preferiamo a
«coscienza» e a «esperienza» in quanto piG capace di esprimere il ca-
rattere corporeo e storico/effettivo della condizione umana). Questo poi
non si attua solo a partire da evidenze razionali o pratiche, ma insieme a
queste ¢ gia sempre in atto come sentire, invocazione e anticipazione di
un senso atteso cui liberamente aderisce quando si apre al venire incontro
dell’ente. In cio, per usare il linguaggio di Husserl, 'esistenza umana &
gid sempre «coscienza credente»®, costituita da un rapporto originario
tra affidarsi e sapere in cui & compreso ogni altro atto e rapporto, co-
sicché I'intenzionalita radicale dell’agire ha come fondamento I'orizzonte
dell’affidabilita del senso® e I'attuazione dell’azione ostende come I’azione
umana trascende I'uomo stesso attestando quel mistero che la inabita
corporalmente e la necessita .

Con «esistenza cristiana» intendiamo quella forma che la coscienza
credente assume allorquando il processo dialogico che la costituisce coin-
volge I'evento fondatore del rivelarsi di Dio nella storia di Gesa Cristo
e l'uvomo nella sua consapevolezza e liberta, processo che avviene in
quanto la memoria di cio che si rivela non elude I'istanza della ricerca e
della mancanza che caratterizzano il desiderio umano quale radice della
protensione estatica della coscienza credente, eccedendone anzi le richie-

¢ Assai istruttivo quanto afferma in proposito Martin Heidegger nella famosa Lettera
sull' umanesimo.

7 Cf. R. Tommas, La forma religiosa del senso. Al crocevia di filosofia, religione e
cristianesimo, Messaggero-Facolta teologica del Triveneto, Padova 2009, 439ss.

8 Cf. E. Hussert, Esperienza e giudizio, Bompiani, Milano 1955, 53ss.

 Cf. P. SEQUERI, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queriniana, Brescia
1996, 370-371.

10°Cf. M. BLoNDEL, L’azione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della
prassi, Paoline, Cinisello Balsamo 1993, in partic. 450; 455, 491.



562 StPat 58 (2011) 3

ste. In questo atto di affidamento sempre rinnovato, e originario di tutti
gli altri atti umani, il riconoscimento che nel Revelatu indeducibile e
trascendente (consegnantesi ecclesialmente nelle sacre Scritture — le quali da
questo punto di vista non sono solo un racconto esemplare per 'umanita,
ma fondativo dell’'umano in quanto tale! — nei sacramenti e nella comunio-
ne dei santi) abita la giustizia e la verita desiderata dalla estaticita vissuta
del soggetto umano fa si che I'umana esistenza della liberta si realizzi quale
liberta di coscienza, in quanto il riconoscimento stesso avviene in modo non
dispotico dato che il senso si offre nella bellezza della gratuita del dono.

Intesa in quest’ottica I'«esistenza cristiana» ¢ indisgiungibilmente «esi-
stenza ecclesiale». La chiesa una, santa, cattolica e apostolica'? / mistero,
comunione e istituzione, da noi sperimentata nella concretezza storica del-
le sue ricchezze di fede e di vita e dei suoi limiti e ritardi, & — secondo
I'affermazione di Karl Rahner — lo spazio della nostra esistenza cristiana®.
La teologia pastorale mette a tema questa indisgiungibile congiunzione
di esistenza cristiana ed esistenza ecclesiale superando, a proposito della
chiesa, il dualismo a suo tempo segnalato da Yves Congar'4 tra soggetto
agente e azione del soggetto e accogliendo Iidea, chiaramente affermata
dal Vaticano II, che la chiesa formata dai credenti in Cristo (LG 2) &
un soggetto agente unitario’”, ma — come nota Hans Urs von Balthasar —

' Tnteressante, in quest’ottica, la teologia biblica di P. Beauchamp.

12 Circa le «note» della chiesa & utile rammemorare I'interpretazione dinamica elaborata
dal teologo veneto Luigi Sartori: cf. A. RicupEro, La realta della chiesa e le «note» nel
Vaticano II. La receptio creativa di Luigi Sartori, in Studia patavina 1 (2011) 7-44.

B Cf. K. Ranuner, Corso fondamentale sulla fede, Paoline, Alba 1977, 495. Nel testo
citato Rahner sottolinea come questa radicazione ecclesiale garantisca che il cristianesimo
non decada in una creazione ideologica dovuta all’entusiasmo o all’esperienza religiosa del
singolo.

4 «Della chiesa si ¢ quasi sempre studiata la struttura, e per cosi dire poco la vita.
Ora la chiesa possiede una struttura, ricavata dai suoi elementi costitutivi; ma strutturata
essa vive, e i fedeli vivono in essa, nell'unita» (Y. CONGAR, Vera e falsa riforma della
chiesa, Jaca Book, Milano 19942, 15). Rispetto a questa esigenza la ricerca ecclesiologica
piti recente nella multiformita dei contributi che la caratterizzano ha guadagnato un nuovo
equilibrio cercando di comprendere la chiesa e nel suo essere e nel suo agire: cf. S.
DiaNicH - S. Nocert, Trattato sulla chiesa, Queriniana, Brescia 2005% B. FORTE, La chiesa
della Trinita: saggio sul mistero della chiesa, comunione e missione, San Paolo, Cinisello
Balsamo 1995; G. PHiLes, La chiesa e il suo mistero nel Concilio Vaticano II, Jaca Book,
Milano 1969; M. Kenr, Trattato sistematico di ecclesiologia cattolica, San Paolo, Cinisello
Balsamo 1995; J. WERBICK, La chiesa. Un progetto ecclesiologico per lo studio e per la prassi,
Queriniana, Brescia 1998.

B Lo si pud osservare con evidenza analizzando come in diversi passi conciliari,
soprattutto della Lumen gentium e della Gaudium et spes, la chiesa appaia come soggetto
esplicito di verbi.



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 563

un soggetto in senso del tutto peculiare, in quanto continuamente ge-
nerato dall’Alto’®. Con cio la chiesa si rivela essere, nello stesso tempo,
il soggetto delle azioni-relazioni piene con il Signore e lo spazio storico
in cui tali azioni-relazioni possono essere vissute attraverso una serie di
atti puntuali e specifici nei quali si esperisce la comunione di fede e di
vita'. Risulta quindi decisivo scrutare continuamente l'originalita della
chiesa soggetto agente e della sua azione concreta nel mondo, originalita
che si puo comprendere autenticamente solo nella correlazione di teolo-
gico e antropologico. Se allo sguardo di un osservatore esterno la chiesa
appare immediatamente come un soggetto che vive e opera nel contesto
contemporaneo ponendo nella realta una serie di azioni assai diverse tra
loro ma riconducibili a una matrice comune, a uno sguardo pit profondo
— capace di vedere alla luce della correlazione di teologico e antropolo-
gico — non sfugge che il movente profondo di tale agire non puo essere
confuso con alcune delle mete meramente infrastoriche sulle quali ¢ nor-
malmente commisurato I'umano operare. La chiesa cio¢, come afferma il
concilio, vive e opera nel mondo per renderlo sempre pit conforme al
progetto di Dio, protesa verso una meta che si sporge oltre la storia, ma
che non la rende a essa estranea'®.

Da quanto siamo venuti fin qui dicendo diviene chiaro che la pro-
fessione della fede prende corpo nella pratica della fede. In tutto cio il
ricorso al concetto di «pratico» (qui inteso come precedente la distinzione

16 «Chi ¢ la chiesa? Solo dei soggetti reali possono soddisfare la domanda, e non un
puro collettivo, che, anche di fronte alla reale connessione per generazione dell’'umanita
intera, conserva sempre qualcosa di fittizio e di accidentale. Solo dei soggetti reali pero,
che per grazia di Dio partecipano a un soggetto normativo e alla sua coscienza. Tale
partecipazione & possibile solo se infusa dalla grazia, ma allora cid a cui si partecipa &
divino: il soggetto supremo che risponde alla domanda posta pud essere soltanto il soggetto
divino stesso. L’umanita acquista una partecipazione a cid nel Cristo e nello spazio che
¢ il suo spazio [...] e che Egli prepara come redentore: la chiesa» (H.U. vVON BALTHASAR,
Sponsa Verbi, Morcelliana, Brescia 1972, 175). In quest’opera, composta originariamente nel
1961, von Balthasar esprime la propria preferenza per la concezione di chiesa come sposa
di Cristo piuttosto che come popolo di Dio, concetto a suo dire difficilmente pensabile
come soggetto (cf. G. MazziLLo, Popolo di Dio: categoria teologica o metafora?, in Rassegna
di Teologia 5 [1995] 553-587).

7 Tn questo senso I'azione ecclesiale & un fatto visibile e sociale che, tuttavia, non &
solo Peffetto dell’esistenza del soggetto collettivo ecclesia: ne ¢ anche elemento costitutivo e
rivelativo. Cf. A. STECCANELLA, L'azione in M. Blondel e lagire ecclesiale. Spunti di riflessione
sull'agire nella chiesa alla luce della fenomenologia blondeliana dell azione, in Studia patavina
2 (2010) 533-564.

1 Tra i tanti esempi possibili cf. ConciLio Ecumenico Vaticano I, Apostolicam
Actuositatem, 18 novembre 1965, n. 2, in Enchiridion Vaticanum, 1, EDB, Bologna 1985",
916.



564 StPat 58 (2011) 3

di teoria e prassi che in realta ne consegue) ¢ originario e, pur radicato
nell’antropologico, ha una portata teologale ed ecclesiale decisiva, perché
consente di non presupporre bensi di tematizzare la forma del rapporto
uomo/Dio come reciprocita che si compie nell'atto. Da un lato I'evidenza
teologica nell’antropologico non si da che nell’effettivo, leggibile a partire
dalla filosofia e dalle scienze umane; dall’altro all’evento della Rivelazione
deve corrispondere e lo puo soltanto I'atto umano che abbia la sua stessa
qualita e questo non ce I’ha se non perché I'evento di Dio gliela conferisce
anticipandosi in esso. Il che ¢ intercettabile solo nell’apertura (del sentire,
dell’agire e del pensare) al teologico. L’atto dunque, per essere veramente
tale, deve essere autorizzato da cido che lo istituisce e lo rende possibile
come decisivo: qui si colloca lo spazio vero del riferimento non soltanto
al pratico, ma anche alle pratiche in cui s’incarna autorizzandole e si trova
la via di soluzione di quello che rappresenta un annoso problema per la
teologia pastorale, ovvero il rapporto di filosofia, teologia e scienze umane.

La «trasmissione della fede cristiana», ad esempio, uno dei centri
della problematica delle teologia pastorale, accade per la valenza an-
tropologica e teologica delle pratiche con tutto cid che le concerne sul
piano concettuale, simbolico e temporale. La prassi, in questo caso, &
sempre prassi (comunitaria e individuale) correlata all’atto del credere (e
del sapere della fede). Infatti, come abbiamo visto, il senso dell’atto di
fede cristiano si comprende considerando come da un lato il Logos di
cui il cristiano vive' si rende «immediatamente» accessibile come tale
nell’esercizio della liberta umana che accogliendolo lo mette in pratica®
e dall’altro come la «mediazione» della liberta umana sia la realta in-
trascendibile che rende possibile '«immediatezza» della verita?'. Verita

Y Qui non stiamo parlando delle verita scientifiche, ma di quella verita vitale capace
di dare senso all'umano esistere.

20 E ¢io che permette di non scambiare l'atto della liberta per un atto autoreferenziale:
esso inizia come accoglienza di un Altro che non ¢ in suo potere (fosse pure 'atto con
cui la liberta si pone). La verita ¢ la manifestazione «analogica» (nel senso in cui si puod
parlare di una analogia fra la Verita di Dio e le verita del mondo) che accade quando la
liberta con un atto che coinvolge e trasforma I'integrale umano (affetti, pensieri, azioni e
relazioni) accoglie creativamente il dono indeducibile della rivelazione del reale e di Dio
(cf. H.U. von BALTHASAR, Veritd del mondo, Jaca Book, Milano 1989; M. HEIDEGGER,
Dell’essenza della verita; Dell essenza del fondamento, in Ib., Segnavia, Adelphi, Milano
1987, 79-158; M. HENRY, L’essence de la manifestation, 2 tomi, Presses Universitaires de
France, Paris 1963; K. DEMMER, Interpretare e agire. Fondamenti della morale cristiana,
Paoline, Cinisello Balsamo 1989).

21 Questa dialettica intrinseca tra mediazione e immediatezza nell’accadere della
coscienza umana va intesa in termini di «evidenza simbolica» (cf. P. SeQueri, I/ Dio

affidabile, cit., 465-486).



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 565

che nella sua pienezza ¢ il Cristo vivente, narrazione del Logos-Agape
di Dio? e che si manifesta analogicamente nelle sue opere tra le quali
I'esistenza credente — nelle sue molteplici espressioni — risplende in for-
ma singolare.

L’incontro/confronto tra me/noi e la prassi (parole e opere) pro-
veniente dalla storia effettiva delle multiformi forme della vita cristiana
generata dall’atto del credere e incarnata in modo unico e molteplice nella
storia della chiesa, ma anche in quelle delle societa e dei popoli? ne pro-
pizia la trasmissione come sua vitale reinterpretazione fedele e creatrice®.
Una tale trasmissione avviene nella ricchezza e varieta delle forme con
cui la prassi cristiana che incarna I'atto di fede e lo inscrive nello spazio
pubblico — annuncio, sacramenti, carita — oltre che edificare la chiesa
da cui viene generata, co-abita, essendone in parte determinata e contri-

2 Lo ha messo bene in luce Benedetto XVI: «Nella verita la carita riflette la
dimensione personale e nello stesso tempo pubblica della fede nel Dio biblico, che &
insieme Agape e Logos: Carita e Verita, Amore e Parola» (BENepETTO XVI, Caritas in
Veritate, 29 giugno 2009, n. 4). La verita di Dio che per la forza dello Spirito santo
«si offre» in Gestt Cristo morto e risorto «si rivela» per la libertda umana che I'accoglie
quando il legame con Dio accade nella relazione personale con I'evento storico della
comunita credente (la chiesa «corpo di Cristo») che praticando la rivelazione di Dio in
Gest Cristo la rende attuale.

» Noi siamo memoria di storia e relazioni e in questo senso la nostra identita perso-
nale, identita aperta, & frutto di un elemento originario, la vita umana, che prende forma
in modi molteplici attraverso la memoria individuale e collettiva, i pensieri, le relazioni
e le azioni presenti, e l'attesa-progettazione del futuro. Gli atti educativi e quelli della
trasmissione di fede sono strettamente connessi alla memoria e alla narrazione, ma a una
memoria e una narrazione che, propiziando la trasmissione condivisione del patrimonio
culturale e simbolico contestuale ai grandi gruppi umani e alla loro storia, responsabilizzino
al compito/vocazione di vivere il presente in qualche modo preparando in modo aperto
e originale il futuro. In questo senso la storia precede I'individuo, ma l'individuo si pone
anche come innovativo rispetto alla propria e altrui tradizione. Da questo punto di vista
¢ interessante osservare che nella memoria collettiva, colta nel suo nucleo vivente e non
soltanto nella sua cristallizzazione monumentale/museale, si possano distinguere due di-
mensioni tra loro connettibili: quella della memoria comunitaria, in cui avviene il racconto
dei racconti dei testimoni oculari e quella della memoria culturale in cui il patrimonio di
sapienza ed esperienza intorno alla vita e al senso della realtd si conserva e si comunica
ai nuovi venuti attraverso codici (miti, riti, stili di vita) che istituzionalizzano il ricordo e
non attraverso la voce narrante di chi ha esperienza. In questo senso i singoli prendono
significato entro le generazioni, ricevendo 'eredita e trasformandola.

2 Cf. M. DE CERrTEAU, Debolezza del credere. Fratture e transiti del cristianesimo, Citta
Aperta, Troina 2006, 238-240. Si tratta di una «reinvenzione» che non comporta una
(impossibile) «rottura» tra il passato, il presente e il futuro e va intesa nel senso in cui il
«rinnovamento» ecclesiale & rinnovamento nella continuita dell’unico soggetto-chiesa quale
soggetto che cresce e si sviluppa nel tempo.



566 StPat 58 (2011) 3

buendo a riplasmarli, i diversificati mondi pubblici sociali e culturali®. T
modi successivi secondo cui, nei diversi tempi, si ¢ venuta delineando la
relazione tra 'opzione «particolare» della verita/liberta (la fede cristiana
di volta in volta tradotta in pratiche) e le forme (religiose o no) che
hanno via via preso la prassi e la coscienza di una societa mostrano
I'accadere di una «tradizione» (da tradere = dare, consegnare, affidare,
narrare, tramandare, trasmettere) che si da per il rapporto «simbolico»
dell’atto di fede cristiano ed ecclesiale con quel suo «Altro» che gli ¢
sempre immanente e trascendente, rapporto che traluce nelle pratiche
stesse qualora si cerchi cid che le autorizza®®. In questo modo oggi il
cristianesimo vive, si rigenera e si comunica come prassi generata e
rigenerata dalla fede che vive rapportata ai caratteri fondamentali dello
spazio pubblico della cosiddetta postmodernita.

? Solo attraverso lo studio attento delle pratiche, svolto nella correlazione di scienze
umane, filosofia e teologia, & possibile illuminare in modo pertinente questo fenomeno. La
formazione o il cambiamento dell'universo simbolico del credente (i riferimenti religiosi
fondamentali) avviene per mezzo delle pratiche, con il loro cambiamento: modificando
una pratica si va a intaccare l'universo simbolico, difficilmente il contrario. Uno degli
esempi pit evidenti di tale interazione & quello della liturgia, e del suo cambiamento
post-conciliare. Anche il tema della partecipazione sinodale (e quindi della ministerialita,
della condizione laicale) mette in luce bene il nesso tra l'azione (la sinodalitd) e la
rappresentazione di chiesa, di prete, di laico. G. Routhier nel suo libretto La chiesa del
dopo Concilio (Ed. Qigajon — Comunita di Bose, Magnano 2007), portando proprio questi
esempi sostiene la tesi del periodo post-conciliare come un lungo tirocinio, con tempi
lunghi e pratiche lunghe, perché le idee del Concilio possano essere recepite. Un altro
esempio emblematico ¢ dato dall’iniziazione cristiana, dove & strutturale I'intreccio tra fede
e cultura, simboli e storia. Pur essendoci un modello di riferimento, paradigmatico, quello
catecumenale, la scelta della prassi iniziatica non ¢ il semplice frutto di una deduzione,
ma dipende dall’antropologia, dalla cultura, dalla liberta del soggetto (innanzitutto). Questo
esempio, come quello della catechesi, e di tante pastorali di formazione, andrebbero poi
indagate e collocate dentro la grande azione dell’educare.

2 Blondel ha ben mostrato come questa capacita di indicare e significare «altro»
propria dell’azione costituisce il suo potenziale simbolico: «Cid che non possiamo
conoscere, e che soprattutto non possiamo comprendere chiaramente, lo possiamo fare e
praticare: qui sta l'utilita, la ragione eminente dell’azione. Essa non & soltanto il veicolo
provvisorio che consegna alla coscienza il dono agognato, la sua mediazione non ¢ effimera,
ma permanente, ¢ lo strumento perenne della conversione interiore e del regno della fede.
Infatti essa fa scorrere fino al midollo, in un modo incomprensibile, il senso di una fede
ancora oscura, e percorre le vie misteriose che conducono alla luce della riflessione le verita
implicite di cui si & nutrita. Questo ¢ il segreto del valore, questo ¢ il principio naturale
dell’efficacia della pratica letterale. Insomma la fede per vivificare le membra ha bisogno
di agire in loro, e per vivificare se stessa ha bisogno che esse agiscano su di lei. Sempre
Pazione da pit di quanto riceve, e riceve pit di quanto da» (BLONDEL, L’azione, cit., 516).
L’intuizione blondelliana ¢ ripensata in termini nuovi da Ricoeur, specie in La memoria, la
storza, l'oblio (R. Cortina, Milano 2003) e Tempo e racconto/1 (Jaca Book, Milano 2001).



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 567

Dal punto di vista teologico-pratico dobbiamo trovare il modo di far
emergere la verita nelle azioni ecclesiali e sociali. L’istanza veritativa viene
messa a tema perché, in fondo, la questione pastorale ¢ tutta qui: come
comprendere il senso nelle azioni della chiesa, senso che pud essere vei-
colo di verita. Il che si connette a una ermeneutica teologica e culturale
delle istanze dei tempi. Va da sé che una teologia pastorale (o pratica)
cosi intesa non pud essere interpretata come appendice applicativa di
una teologia sistematica (o teoretica) precedentemente elaborata, ma tra
queste due dimensioni della riflessione teologica — teoretica e pratica —
intercede una reciproca interazione — da esplorare ulteriormente — nella
quale ognuna da e riceve, riceve e da.

L’impianto del curricolo: le quattro aree

L’impianto della riflessione teologico-pastorale brevemente delineata e
perseguita alla Facolta teologica del Triveneto si mostra nell’architettonica
del piano di studi proposto per il ciclo di specializzazione.

Esso si suddivide in quattro aree che, nelle loro reciproche intercon-
nessioni, mostrano l'unita plurale del discorso teologico-pastorale quale
teoria teologica della prassi: Uarea di pastorale fondamentale che istruisce
le questioni fondative e metodologiche, offre gli strumenti per un lettura
della storia pastorale della chiesa e affronta alcuni temi pastorali maggiori;
Varea di pastorale speciale che mette a fuoco le «azioni costitutive» della
prassi ecclesiale quali 'annuncio ricevuto e trasmesso, la liturgia celebrata
e vissuta, la caritd accolta come dono e incarnata nella koinonia e nella
diakonia, Varea dei seminari/laboratorio di progettazione pastorale dove
«ambiti particolari» del vissuto umano e pastorale della chiesa vengono
studiati in chiave progettuale (ossia non tanto in vista di una tanto im-
probabile quanto pretenziosa progettazione del futuro, quanto in vista di
un discernimento teologico pastorale capace di analizzare, comprendere e
riconfigurare criticamente la prassi) valorizzando I'apporto della correlazio-
ne di teologia, filosofia e scienze umane; 'area delle discipline cosiddette
complementari (teologia biblica e sistematica, filosofia, scienze umane,
diritto canonico) con cui la teologia pastorale intrattiene un costante rap-
porto, in quanto — nella reciproca autonomia e nella reciproca interlocu-
zione — le offrono quei riferimenti e quelle infrastrutture teoretiche, feno-
menologiche ed ermeneutiche necessarie perché il suo discorso, teologico
e antropologico insieme, risulti intelligente e rispettoso della realta. Ogni
anno vengono proposti corsi specifici che danno sostanza all’impianto
formale; alcuni di essi sono condivisi con il percorso di specializzazione in
teologia spirituale la quale, per il suo riferimento all’esperienza spirituale,



568 StPat 58 (2011) 3

si muove a suo modo e con il suo timbro in quell’orizzonte del pratico
che per la teologia pastorale, come abbiamo visto, rappresenta un punto
di riferimento imprescindibile.

L’architettura generale di questo piano di studio rende anzitutto
subito evidente come la teologia pastorale, oltre a evidenziare la dimen-
sione pratica propria di tutta la teologia e particolarmente manifesta nella
moralteologia, nella teologia spirituale e, appunto, nella teologia pastorale
(discipline teologiche che costituiscono quella che si potrebbe non im-
propriamente chiamare «teologia pratica») mantenga la sua specificita
disciplinare precisamente nel riferimento critico al suo oggetto proprio
che ¢ «la pastorale» come figura della vita ecclesiale.

Questo perd non toglie che vi sia una almeno apparente incongruenza
tra 'eterogeneita dei gesti e dei comportamenti che popolano I'oggetto
«pastorale» e che vengono plausibilmente studiati con ricognizioni diver-
sificate (e talvolta isolate) e la pretesa di una loro trattazione unitaria, che
sorge motivatamente dall’esigenza di rendere ragione della pratica di fede
come figura complessa ma unitaria. In questa prospettiva la distinzione e
il collegamento tra un «momento fondamentale» della teologia pastorale
e un «momento speciale» (dove — nella consapevolezza che ogni parte
rimanda al tutto — vengono trattate singole regioni pastorali) segnala la
reciproca implicazione delle prime due aree del piano di studi e intende
assumere tematicamente i rapporti che intercorrono tra pratico e pratiche
e tra la molteplicita delle figure che delineano la prassi dell’esistenza
cristiana e il suo emergere come figura unitaria. Si noti poi come I’area
di pastorale speciale, che mantiene contestualmente il rapporto con il
concreto dello stile e delle pratiche dell’esistenza cristiana/ecclesiale e che
avrebbe potuto essere organizzata in diversi modi (ad esempio partendo
dai «soggetti» della vita ecclesiale o da «ambiti» come quelli suggeriti dal
convegno di Verona?’) ¢ stata pensata in modo da studiare in ottica teolo-

%7 Talvolta, nei dibattiti pid recenti, viene messa in opposizione la tripartizione
tradizionale dei munera (annuncio, liturgia, caritd) e i cinque «ambiti» suggeriti dal
convegno ecclesiale di Verona (vita affettiva, lavoro e festa, fragilita, tradizione, cittadinanza).
In realtd ci sembra che una tale opposizione non abbia ragion d’essere, trattandosi di
due istanze — l'una primariamente ecclesiologica e riguardante la singolarita cristiana e
l'altra primariamente antropologica e testimoniale-missionaria, concernente la destinazione
universale dell’evangelo — non sovrapponibili e che anzi possono produttivamente coesistere.
Lo si arguisce anche dalle parole pronunciate dal card. Ruini nella sua Conclusione al
convegno di Verona: «Per parte mia vorrei solo confermare che il nostro convegno, con
la sua articolazione in cinque ambiti di esercizio della testimonianza, ognuno dei quali
assai rilevante nell’esperienza umana» e tutti insieme confluenti nell'unita della persona e
della sua coscienza, ci ha offerto un’impostazione della vita e della pastorale della chiesa
particolarmente favorevole al lavoro educativo e formativo. Si tratta di un notevole passo



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 569

gico-pastorale i tre gesti essenziali in cui si articola la prassi ecclesiale, cosi
da riflettere articolatamente sulle differenti azioni costitutive della chiesa
nella sua vita ad intra e ad extra: annuncio, liturgia e carita. I motivo
di cio va ascritto da un lato alle possibilita che le risorse simboliche del
capo pratico aprono in ordine a cid che le autorizza, ovvero I'atto di
fede che configura l'esistenza cristiana, da un altro alla consapevolezza
dell’opportunita, nel momento in cui la riflessione teorica che punta di-
rettamente sul «soggetto» (nel caso: individuale ed ecclesiale) ¢ alquanto
interessante, complessa e problematica per le questioni concernenti il
dibattito sull’identita personale, di pervenirvi attraverso la narrazione del
suo agire e di cio che questo ¢ in grado di rivelare (cio¢ la risposta alla
domanda: chi ¢ il soggetto dell’azione?).

L’elemento probabilmente pit originale (e delicato) di questa imposta-
zione del piano di studi sta nella cosiddetta area di progettazione pasto-
rale. Lo sforzo di ascoltare/interpretare la realta pastorale e culturale del
territorio, messo in atto con la precisa intenzione di offrire un contributo
teologico-pastorale al cammino delle nostre chiese locali ascoltando la vita
quotidiana (quale alfabeto per dire il vangelo) e insieme con lo scopo di
abilitare docenti e studenti a riflettere sulla prassi ecclesiale mettendo in
circolo teoria e pratica, ha suggerito I'individuazione di alcuni ambiti della
vita pastorale oggi rilevanti per la missione ecclesiale, rispetto ai quali si &
sviluppata una proposta pluridisciplinare in grado di fornire un quadro di
riferimenti e di strumenti interpretativi con cui svolgere laboratorialmente
e con eventuali indagini sul campo una riflessione teologico-pastorale
sulle rispettive prassi in grado di offrirne una lettura critica capace di
stimolarne una pertinente rifigurazione che possa incidere sullo sviluppo

in avanti rispetto all'impostazione prevalente ancora al convegno di Palermo, che a sua
volta puntava sull’'unita della pastorale ma non era in grado di ricondurla all’'unita della
persona perché si concentrava solo sul legame, pur giusto e prezioso, tra i tre compiti o
uffici della chiesa: 'annunzio e I'insegnamento della Parola di Dio, la preghiera e la litur-
gia, la testimonianza della carita». Coerentemente con I'impostazione di fondo della nostra
proposta di teologia pastorale mi sembra che, assodato il valore degli ambiti vitali (quelli
di Verona o altri) in ordine alla testimonianza capace di imparare dalla vita 'alfabeto per
dire il vangelo (cfr. Conferenza episcopale italiana, «Rigenerati per una speranza viva» (1Pt
1,3): testimoni del grande «si» di Dio all'uomo. Nota pastorale dell’episcopato italiano dopo
il quarto Convegno ecclesiale nazionale, n. 12) — il riferimento alla tripartizione annuncio-
liturgia-carita resti importante perché si tratta di azioni, quelle fondamentali e istitutive
della vita della chiesa, che nella loro rilevanza rivelativa permettono di cogliere, in atto,
chi ¢ — da un punto di vista indisgiungibilmente teologico e antropologico — il soggetto-
chiesa. Interessanti ragguagli sull’argomento si trovano in Franco GIuLio BRAMBILLA, La
pastorale della chiesa in Italia. Dai «tria munera» ai cinque ambiti, in La rivista del clero
italiano 6 (2011) 389-407.



570 StPat 58 (2011) 3

futuro di tali pratiche. Finora, nella consapevolezza che ¢ proprio della
prassi di essere in continuo divenire, si ¢ lavorato attorno a tre ambiti
particolari della vita ecclesiale, senza pregiudizio che a questi se ne pos-
sano aggiungere altri: 'ambito della trasmissione-inculturazione della fede,
studiata con particolare riferimento all'iniziazione cristiana, all’educazione
e alla riscoperta del potenziale della narrazione biblica?®; 'ambito delle
questioni pastorali che riguardano la famiglia?’; 'ambito del rapporto
chiesa-territorio con particolare attenzione al tema del rinnovamento della
parrocchia e delle «unita pastorali»*. Lo studio di questi elementi risulta
arricchito dalla presenza in facolta di studenti provenienti da diverse parti
del mondo i quali — pur con tutte le difficolta del caso — aiutano ad
avere uno sguardo che non sia ristretto al solo ambito italiano o locale e
stimolano a riflettere su temi legati all'inculturazione della fede.

L’area delle cosiddette discipline complementari ¢ stata pensato per
dare voce a quelle forme di sapere con cui la teologia pastorale, in quanto
riflessione teologica sulla prassi ecclesiale, ¢ costitutivamente in dialogo:
la teologia (fondamentale, biblica, dogmatica, morale, spirituale, diritto
canonico), la filosofia’' e le scienze umane (pedagogia, sociologia, psico-
logia) 2. Tale discipline vengono ascoltate e invitate a interagire su temi
che incrociano la tematica teologico pastorale, sul rapporto teoria-prassi e
circa la lettura culturale e sociale della realta attuale nel rispetto della loro
autonomia disciplinare. L’interrelazione tra la teologia pastorale e queste
molteplici discipline, cosi diverse nei loro statuti, mostra la complessita
del lavoro teologico pastorale che ¢ segno della fedelta alla realta su cui
riflette — cio¢ la verita di Dio e le verita dell'uomo cosi come si manife-

8 Cf. E. FALAVEGNA - D. VIVIaN (cur.), La trasmissione della fede oggi. Iniziare alla
vita cristiana, dono e compito, Messaggero - Facolta teologica del Triveneto, Padova 2011;
A. Tonioro - R. Tommast (cur.), I/ senso dell’ educazione nella luce della fede, Messaggero -
Facolta teologica del Triveneto, Padova 2011; A. Barsr - S. ROMANELLO (cur.), I/ racconto
biblico e i suoi effetti pastorali, Messaggero - Facolta teologica del Triveneto (in preparazione).

2 Cf. G. DIaNIN - G. PrLLIzzaRO (cur.), La famiglia nella cultura della provvisorieta,
Messaggero - Facolta teologica del Triveneto, Padova 2008.

0 Cf. L. SoravITO - L. BRESSAN (cur.), I/ rinnovamento della parrocchia in una societa
che cambia, Messaggero - Facolta teologica del Triveneto, Padova 2007; A. TonioLo (cur.),
Unita pastorali. Quali modelli in un tempo di transizione?, EMP, Padova 2003.

’L Cf. R. Tommast, L'ascolto della realta e la questione del metodo in teologia pastorale.
Un contrappunto filosofico, in Orientamenti pastorali 8 (2007) 16-38.

2. Cf. R. ToNeLLL, Ipotesi per un ascolto «pastorale» della realta, in Orientamenti
pastorali 8 (2007), 39-45; G. MazzocaTo (cur.), Scienze della psiche e liberta dello spirito.
Counseling, relazione di aiuto e accompagnamento, Messaggero - Facolta teologica del
Triveneto, Padova 2009; A. ToNtoLo (cur.), La «relazione di aiuto». Il «counseling» tra
psicologia e fede, Messaggero - Facolta teologica del Triveneto, Padova 2009.



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 571

stano nella prassi — e insieme, di quella consapevolezza della indisgiungibile
correlazione tra teologico e antropologico donde scaturisce. Va da sé che
i modi in cui una tale correlazione critica viene eseguita sono conti-
nuamente in definizione mirando a superare il rapporto estrinsecistico tra
i diversi saperi e le diverse aree disciplinari senza tuttavia cadere in una
confusivita di oggetti e di metodi e individuando il nesso originario che &
alla radice del loro confronto riconducibile a cid che abbiamo chiamato il
pratico che si manifesta nelle pratiche dell’esistenza credente. Si profila in
tal modo una criteriologia per il discernimento teologico pastorale” sulla
quale si avverte il bisogno di una rigorizzazione della riflessione affinché
la teologia pastorale risulti all’altezza di quello che oggi sembra essere uno
dei suoi mandati fondamentali: dare linguaggio al lavoro di rinnovamento
della forma ecclesiae mentre listituzione (e il mondo) va cambiando in
modo accelerato (senza dimenticare che i cambiamenti ci sono sempre
stati e sempre ci saranno).

Alcuni compiti e questioni aperte

Dall’esercizio della teologia pastorale cosi configurato emergono alcune
questioni aperte e alcuni compiti da svolgere.

Emerge anzitutto I’esigenza di approfondire ulteriormente la correla-
zione pratico-pratiche, attraverso una riflessione intradisciplinare e inter-
disciplinare che metta in circolo la competenza teologico-pastorale con i
portati della riflessione teologico-fondamentale e dogmatica, filosofica e
delle scienze umane, biologiche e sociali.

Collegata a cid vi ¢ I'esigenza di mettere meglio a punto il metodo
teologico-pastorale approfondendone la fondazione, chiarificandone le pro-
cedure e verificandone la capacita. In cido va tenuto in debito conto che
oggetto della teologia pastorale ¢ la prassi ecclesiale letta teologicamente
e che, poiché tale prassi si incarna in pratiche specifiche, differenti e
cangianti, il metodo — che a volte pud procedere in maniera pili empirica,
altre pit speculativa — deve di volta in volta precisarsi e calibrarsi rispetto
allo specifico oggetto e contesto di indagine e viceversa, manifestando cosi
lo statuto euristico, in quanto dinamico e sperimentale, ed ermeneutico,
in quanto interpretativo, del sapere teologico-pastorale che ¢ teoria di un
«Processo».

> Per una presentazione dello status quaestionis attuale circa il metodo del
discernimento pastorale cf. S. LaNzA, La teologia pastorale secondo la «scuola lateranense s,
in I Laterani. Questioni di teologia pastorale, Lateran University Press, Citta del Vaticano
2010, 13-64.



572 StPat 58 (2011) 3

Il che permette e richiede di superare I'ingenua idea di un vedere
disinteressato e neutro affidato alle scienze o alla filosofia e di una
teoria teologica pura a priori rispetto all’effettivo della prassi ecclesiale e
di comprendere piuttosto come il teologico e I'antropologico, co-principi
dell’esistenza credente e della prassi ecclesiale, interagiscano continuamente
nell’elaborazione del sapere teologico pastorale. Cid va attuato sulla scorta
della consapevolezza che I’elaborazione teorica dell’approccio empirico
costituisce una rivoluzione epistemologica di cui non & ancora del tutto
percepito lo spessore: il nesso teoria-prassi va curato a partire dalla consa-
pevolezza che nella situazione attuale la priorita non ¢ solo I’elaborazione
di strategie pastorali, ma I'interrogazione/riplasmazione della realtd pasto-
rale cogliendone il peso teorico (theory-laden) sul piano antropologico e
teologico. In tutto questo non basta assumere la questione del rapporto
teoria-prassi comprendendo le cose come se si trattasse di due poli gia
istruiti e precedenti. E I'atto (nel caso: 'atto del credere) che istituisce la
correlazione: mantenendo i due poli come cooriginari si rimane all'interno
di un semplice cambio lessicale senza entrare nella dimensione veritativa
della questione; se si cerca qualche struttura preesistente a monte dell’atto
il dualismo teoria-prassi diviene insuperabile.

Infine va ribadita la duplice finalita, riflessiva e pratico-formativa
della teologia pastorale per cui essa si configura come impresa scientifica
in grado di interagire con il mondo della teologia e dei saperi umani e
come riflessione a servizio della vita della chiesa. La teologia pastorale
dovrebbe coniugare costantemente queste due anime e diventare il luogo
accademico di una pertinente ricerca e riflessione critica sulla prassi della
chiesa e insieme il luogo della formazione all’azione pastorale in dialogo
con la cultura attuale. Da questo punto di vista ritorna la questione della
temporalita/storicita in modo tale da permettere di ricomprendere il senso
della trasmissione non come fissazione in una ereditd morta e passata,
ma come un entrare in una relazione essenziale (non occasionale, non
contingente) con chi ¢ (con cid che ¢) portante e che diviene elemento
costituente della trama del nostro stesso esserci individuale e comunitario.

ROBERTO TOMMASI
direttore ciclo di Licenza
Facolta teologica del Triveneto - Padova

Abstract

The article presents the fundamental features of the theological pastoral reflec-
tion that orientate the research and teaching in the Theological Faculty of Triveneto.



Roberto Tommasi, Teologia pastorale e istanze del pratico nella Fttr 573

Clarified the meaning of the pastoral theology as theological reflection beginning
from the purpose to the practice of the Church and highlighting its consistent fo-
cal point in the survey of Christian existence, the text goes further to show the
architectural plan of studies in the course of specialization in pastoral theology.
Developed in this perspective, pastoral theology, in dialogue with the “tradition”
of faith and with the contemporary culture is capable of marrying his reflective
demand with a practical soul offering it a place of scientific analysis, together with
a space for bhuman and ecclesial education.



