
StPat 60 (2013) 283-291
EDITORIALE

LA VOCAZIONE ECCLESIALE E DIALOGALE
DELLA TEOLOGIA CRISTIANA

Fede e teologia

L’« anno della fede » – aperto da Benedetto XVI e proseguito da 
papa Francesco – ricorda a tutti che credere nel Dio di Gesú Cristo è 
l’atto fonda mentale dell’esistenza cristia na, dove la grande domanda an-
tropologica che corrisponde allo stesso esercizio del vivere dei singoli e 
delle comunità – « la vita umana ha o non ha un senso? e l’uomo ha un 
destino? in che modo possiamo raggiungere il nostro destino compiendo 
la nostra umanità? » – trova luce e orientamento per il proprio cercare 1.

Nell’atto della fede cristiana viene in luce il ruolo centrale della « que-
stione Dio » che si manifesta come qualcosa di permanente ed es senziale 
dell’esperienza umana e che in un’e poca in cui una pro fonda crisi e/o 
tra sformazione del credere tocca la vita di molte persone propizia la ri-
scoperta della gioia dell’in contro con Cri sto e dell’en tusiasmo del vivere-
testi moniare la fede in Lui. Cosí la fede, risposta libera e amante all’ini-

1 Come afferma papa Francesco nella sua prima enciclica, scritta muovendo da quanto 
aveva già preparato Benedetto XVI, « quando manca la luce tutto diventa confuso, è im-
possibile distinguere il bene e il male, la strada che ci porta alla meta da quella che ci fa 
camminare in cerchi ripetitivi, senza direzione. [...] È urgente perciò recuperare il carattere 
di luce proprio della fede, perché quando la sua fiamma si spegne anche tutte le altre luci 
finiscono per perdere il loro vigore. La luce della fede possiede infatti un carattere singolare 
essendo capace di illuminare tutta l’esistenza dell’uomo » (FRANCESCO, Lumen fidei, 29 giugno 
2013, nn. 3-4). Il testo, in modo interessante, continua: « Poiché una luce sia cosí potente, 
non può procedere da noi stessi, deve venire da una fonte piú originaria, deve venire, in 
definitiva, da Dio. La fede nasce nell’incontro con il Dio vivente, che ci chiama e ci svela il 
suo amore, un amore che ci precede e su cui possiamo poggiare per essere saldi e costruire 
la vita. Trasformati da questo amore riceviamo occhi nuovi, sperimentiamo che in esso c’è 
una grande promessa di pienezza e si apre a noi lo sguardo del futuro. La fede che ricevia-
mo da Dio come dono soprannaturale, appare come luce per la strada, luce che orienta il 
nostro cammino nel tempo. Da una parte essa procede dal passato, è la luce di una memoria 
fondante, quella della vita di Gesú, dove si è manifestato il suo amore pienamente affidabile, 
capace di vincere la morte. Allo stesso tempo però, poiché Cristo è risorto e ci attira oltre la 
morte, la fede è luce che viene dal futuro, che schiude di fronte a noi orizzonti grandi e ci 
porta al di là del nostro “io” isolato verso l’ampiezza della comunione ».

02-Editoriale Tommasi.indd   283 24/07/2013   08:38:22



284 StPat 60 (2013) 2

ziativa di Dio che liberamente ama e si dona, si manifesta a un tempo 
nel suo carattere di atto pienamente umano: il « sí » accogliente e creativo 
dell’uomo a Dio che si rivela in Cristo è un « sí » che l’uomo dice con 
tutto il suo essere-vivere che si apre all’amore di Dio e in esso diviene 
comunione con gli uomini e con il creato.

Per la comunità accademica della Facoltà teologica del Triveneto 
l’« anno della fede » che stiamo vivendo rappresenta un’occasione signifi-
cativa per meditare sulla propria vocazione alla teologia, che si comprende 
proprio a partire dall’in tima e vitale correlazione della scienza teologica 
con la fede cristiana e con la domanda antropologica cui questa è poten-
temente riferita. La fede nel Dio di Gesú Cristo infatti è luce che ci invita 
a inoltrarci in essa, a esplorare sempre di piú l’orizzonte che illumina 
per conoscere sempre meglio ciò che amiamo; la teologia, che scaturisce 
proprio da questo movimento della fede che cerca l’intelligenza sempre 
piú profonda dell’autorivelazione di Dio culminata nel mistero di Cristo, 
è perciò impossibile senza la fede 2. Quella teologica è pertanto una forma 
di conoscenza particolare, frutto di una ricerca che si apre alla verità e 
all’amore rivelatici da Dio in Gesú Cristo di modo che ci tocchino e ci 
trasformino nel profondo. Come scrive papa Francesco,

la fede trasforma la persona intera, appunto in quanto essa si apre all’amore. 
È in questo intreccio della fede con l’amore che si comprende la forma di 
conoscenza propria della fede, la sua forza di convinzione, la sua capacità 
di illuminare i nostri passi. La fede conosce in quanto è legata all’amore, in 
quanto l’amore stesso porta una luce. La comprensione della fede è quella che 
nasce quando riceviamo il grande amore di Dio che ci trasforma interiormente 
e ci dona occhi nuovi per vedere la realtà 3. 

Fare teologia – scientia fidei – significa dunque elaborare scientifica-
mente, a opera del la ra gione umana, il sa pere im plicato nella fede nel Dio-
Trinità, un sapere che è insieme logos-agape e che trova la sua espressione 
più piena nel ringraziamento, nella lode, nell’adorazione dove si conosce 
nella misura in cui si ama e liberamente si partecipa 4. Essere, conoscere 

2 Ibid., n. 36.
3 Ibid., n. 26. Il papa continua: « Se l’amore ha bisogno della verità, anche la verità ha 

bisogno dell’amore. Amore e verità non si possono separare. Senza amore la verità diventa 
fredda, impersonale, oppressiva per la vita concreta della persona. La verità che cerchiamo, 
quella che offre significato ai nostri passi, ci illumina quando siamo toccati dall’amore. Chi 
ama capisce che l’amore è esperienza di verità, che esso stesso apre i nostri occhi per vedere 
la realtà in modo nuovo, in unione con la persona amata » (n. 27).

4 Cf. J. MOLTMANN, Trinità e Regno di Dio. La dottrina su Dio, Queriniana, Brescia 
1983, 166-167. 

02-Editoriale Tommasi.indd   284 24/07/2013   08:38:22



285Roberto Tommasi, La vocazione ecclesiale e dialogale della teologia cristiana

e agire sono qui intimamente connessi. Così facendo, la teologia dà vita 
a un pensiero che favorisce l’accesso a Dio quale senso pieno dell’esistere 
personale e comunitario agli uomini e alle donne del proprio tempo e 
di ogni tempo. In questo senso la teologia è sviluppo dell’intellegibilità 
antropologica 5 del Mistero che si manifesta nell’atto cristiano del credere 
e che, sempre, rimane tale 6. 

Questo, nella salvaguardia dell’integrità della fede, avviene ed è av-
venuto con accentuazioni diverse nelle diverse epoche della storia del 
cristianesimo e nei diversi luoghi dove è stato seminato il seme evangelico. 
In particolare, ai nostri giorni la teologia incarna questa sua vocazione 
muovendo da due intenzioni che corrispondono a due istanze profonde 
cui l’ha chiamata il concilio Vaticano II: quella della consapevolezza di 
essere chiamata a lavorare per quell’unità dei cristiani e per quella pace 
fra i popoli per le quali Cristo ha dato se stesso; e quella dell’esigenza di 
aggiornamento e riforma di tutti i pensieri e le azioni della chiesa cosí da 
rendere il suo volto piú puro, piú amabile, piú attraente e piú testimonia-
le, secondo il cuore di un Dio che si rivela inesauribile vicenda di dono 
che dà di essere e di amare. Con ciò la ricerca teologica si attua da un 
lato entro la sua essenziale relazione alla vita ecclesiale donde scaturisce e 
dove è chiamata primariamente a servire, dall’altro – visto il mandato del 
Risorto ai suoi 7 – nella continua ricerca di un dono-scambio necessario, 
con la cultura e la società in cui abita.

5 La « scientificità » allude a qualcosa che, nei diversi saperi che si possono dire scien-
tifici, si dà in modo analogico. Per cui tra i differenti saperi scientifici, dal punto di vista 
della scientificità, vi sono specifiche differenze (ad esempio ciò che differenzia matematica, 
diritto, fisica, teologia cristiana, biologia, medicina, storia, psicologia, ecc.) nello stesso 
momento in cui ciascuno di essi è espressione ed esercizio dell’apertura molteplice della 
ragione umana. La teologia cristiana ha la sua scientificità nel tenere continuamente vivo il 
legame della fede con la ragione e della verità con l’amore, ovvero lo sguardo che va oltre 
l’afferrabile e la responsabilità razionale (cf. 1Pt 3,18).

6 « Nella teologia non si dà solo uno sforzo della ragione per scrutare e conoscere, 
come nelle scienze sperimentali. Dio non si può ridurre a oggetto. Egli è Soggetto che si 
fa conoscere e si manifesta nel rapporto da persona a persona. La fede retta orienta la 
ragione ad aprirsi alla luce che viene da Dio, affinché essa, guidata dall’amore per la verità, 
possa conoscere Dio in modo piú profondo. [...] Fa parte allora della teologia l’umiltà che 
si lascia “toccare” da Dio, riconosce i suoi limiti di fronte al Mistero e si spinge ad esplo-
rare, con la disciplina propria della ragione, le insondabili ricchezze di questo Mistero »: 
Lumen fidei, n. 36.

7 Cf. Mc 16,15-16; Mt 28,18-20; Gv 20,21-23; Lc 24,46-49: in diversa forma i quattro 
Vangeli registrano come la vicenda di Gesú di Nazareth crocefisso e risorto debba conosce-
re un futuro presso tutti gli uomini attraverso la predicazione degli apostoli e della chiesa 
che vengono espressamente investiti di questo compito.

02-Editoriale Tommasi.indd   285 02/09/2013   10:40:01



286 StPat 60 (2013) 2

La teologia nella e per la chiesa

La chiesa è una madre che ci insegna a parlare il linguaggio della fede. 
La teologia cristiana, in quanto la sua luce è la luce del soggetto credente 
che è anzitutto la chiesa 8, condivide con la fede la sua forma ecclesiale 9. 

Senza aver mai la pretesa di esaurire le ricchezze della Rivelazione è 
proprio della teologia – in ascolto della sua ricca e molteplice tradizione 
e in attento dialogo con il magistero e con le altre istanze della vita ec-
clesiale – apprezzare ed esplorare l’intelligibilità della Parola di Dio nelle 
modalità della comprensione umana aperta al trascendente e connessa 
alla libertà del pensare e dell’agire. Con ciò il lavoro teologico offre alla 
comunità dei credenti in Cristo adeguate opportunità di crescita continua 
in una fede matura e pensata radicata in quella profonda conoscenza e 
pratica di Cristo e del vangelo cui corrisponde una rinnovata conoscenza 
di se stessi, degli altri e del mondo. 

Facendo questo la teologia contribuisce alla vita della comunità ec-
clesiale dalla quale essa stessa prende vita e forma. In religioso ascolto 
della Parola di Dio e strettamente legat a all’esperienza liturgi ca, spirituale 
e caritativa che illumina e dalla quale è sua volta ali mentata, la teologia 
quale intellectus fidei favorisce quello sguar do nuovo, profondo e pacato 
che vede la ve rità-amore della promessa di Gesú e pro pizia un ra dunarsi 
fraterno nel Signore nutrito di libertà-fedeltà a Cri sto e di impegno nella 

8 « Quando san Paolo parla ai cristiani di Roma di quell’unico corpo che tutti i cre-
denti sono in Cristo, li esorta a non vantarsi, ognuno deve valutarsi invece “secondo la 
misura di fede che Dio gli ha dato” (Rm 12,3). Il credente impara a vedere se stesso a 
partire dalla fede che professa: la figura di Cristo è lo specchio in cui scopre la propria 
immagine realizzata. E come Cristo abbraccia in sé tutti i credenti, che formano il suo 
corpo, il cristiano comprende se stesso in questo corpo, in relazione originaria a Cristo e 
ai fratelli nella fede. L’immagine del corpo non vuole ridurre il credente a semplice parte 
di un tutto anonimo, a mero elemento di un grande linguaggio, ma sottolinea piuttosto 
l’unione vitale di Cristo con i credenti tra loro (cf. Rm 12,4-5). I cristiani sono “uno” (cf. 
Gal 3,28), senza perdere la loro individualità, e nel servizio agli altri ognuno guadagna fino 
in fondo il proprio essere. Si capisce allora perché fuori da questo corpo, da questa unità 
della chiesa in Cristo, da questa chiesa che – secondo le parole di Romano Guardini – “è 
la portatrice storica dello sguardo plenario di Cristo sul mondo” (Vom Wesen katholischer 
Weltanschauung [1923], in Unterscheidung des Christlichen. Gesamelte Studien 1923-1963, 
Mainz 1963, p. 24), la fede perde la sua “misura”, non trova piú il suo equilibrio, lo spazio 
necessario per sorreggersi »: Lumen fidei, n. 22.

9 La fede ha una forma necessariamente ecclesiale perché è confessata dall’interno del 
« corpo di Cristo che è la chiesa » come comunione concreta dei credenti. È da questo 
luogo ecclesiale che essa apre il singolo cristiano verso tutti gli uomini. Cf. Lumen fidei, 
n. 22; mi permetto rinviare anche a R. TOMMASI, Teologia pastorale e istanze del pratico, in 
Studia patavina 3 (2011) 562.

02-Editoriale Tommasi.indd   286 24/07/2013   08:38:22



287Roberto Tommasi, La vocazione ecclesiale e dialogale della teologia cristiana

missione di testi moniare in opere e parole la custodia e la cura di Dio 
per ogni creatura di cui la storia di Gesú Cristo è la vivente narrazione. 
La teologia tende cosí a illuminare la profonda unità di logos e agape, 
conoscenza e prassi che caratterizza l’esperienza cristiana, fino a toccare 
gli stili di vita comunitari e personali.

In tutto ciò la teologia, per la chiesa, non è un lusso, non è un di 
piú; anzi – in quanto essendo a servizio della fede dei cristiani si dedica 
umilmente a custodire e approfondire il credere di tutti, soprattutto dei 
piú semplici – è condizione perché la fede della chiesa possa rispondere 
pienamente a se stessa e, cosí, possa essere degna dell’uomo. Se, infatti, 
l’uomo non ponesse atti sensati e motivati in ordine alla fede manchereb-
be, innanzitutto, nei confronti della sua umanità. La teologia, quindi, ac-
compagna l’atto di fede, cuore della chiesa; lo rende piú umano, fraterno, 
libero, responsabile e motivato 10. 

La teologia nella e per la società

L’esi genza scientifica della teologia cristiana non è per lei fondante, 
perché il fonda mento della teologia è la fede ecclesiale; essa gli è tuttavia 
fondamentale in quan to esigenza della stessa fede cristiana di chiarirsi a 
se stessa e di inter loquire con tutti gli uomini e le diverse cultu re per la 
sua intrinseca rilevanza e per la sua coerenza sul piano della ragione che, 
aperta in una pluralità di forme, acco muna gli uo mini. 

Anche se le teologie, in questi ultimi decenni, possono apparire un 
po’ troppo ripiegate all’interno della sfera ecclesiale, il discorso teologico 
per la sua stessa natura costituisce anche una dimensione importante del 
volto pubblico della fede che mentre concorre a cercare la soluzione dei 
problemi uma ni alla luce della Rivelazione custodisce e mette a disposi-
zione di tutti aspetti profondamente umanizzanti, capaci di salvaguardare 
e promuovere – ascoltandola con intelligenza e rispettandola profonda-
mente – l’originale umanità, la dignità e la libertà di ogni uomo e donna. 
Con la teologia, come abbiamo visto, è infatti in gioco la ricerca del senso 
del vivere e la consapevolez za che la condizio ne umana, profondamente 
radicata nella dimensione fisica e naturale della realtà, è però tra scendente 
e ulteriore rispetto a questa nel senso che l’uomo, per ciò che egli è, è 
irriduci bile a un animale ingegnoso e manipolabile e, nella sua origine, nel 
suo cammino e nel suo compimento è sempre attraversato da un mistero 

10 Cf. F. MORAGLIA, L’ecclesialità della teologia. Intervento al Dies academicus della 
Facoltà teologica del Triveneto, Padova 26 febbraio 2013.

02-Editoriale Tommasi.indd   287 24/07/2013   08:38:22



288 StPat 60 (2013) 2

che lo trascende 11 per cui egli è continuamente oltre se stesso ricevendosi 
da Altri e lasciando vivere il dono che lo origina nell’aprirsi e donarsi 
agli altri.

Alla teologia compete dunque anche il compito – essenziale all’in-
tellectus fidei mosso dal desiderio di illuminare tutta la realtà a partire 
dalla luce dell’amore di Dio manifestato in Cristo – dell’elaborazione di 
un pensiero credente capace di interazione con l’ampio orizzonte delle 
ragioni e delle culture umane e disponibile all’interlocuzione con lo svi-
luppo riflessivo e critico dell’umano esistere nel tempo e nello spazio 12. 
La luce dell’amore, propria della verità della fede e mediata dalla teologia, 
può cosí concorrere a illuminare gli interrogativi profondi e complessi 
del nostro tempo e di ogni tempo, senza imporsi con la violenza e senza 
schiacciare il singolo: essa infatti 

nascendo dall’amore può arrivare al cuore, al centro personale di ogni uomo. 
Risulta chiaro cosí che la fede non è intransigente, ma cresce nella conviven-
za che rispetta l’altro. Il credente non è arrogante; al contrario la verità lo 
fa umile, sapendo che, piú che possederla noi, è essa che ci abbraccia e ci 
possiede. Lungi dall’irrigidirci, la sicurezza della fede ci mette in cammino, e 
rende possibile la testimonianza e il dialogo con tutti 13. 

Questo compito « dialogale » della teologia presenta due risvolti: l’esi-
genza dell’ascolto accogliente, intelligente e critico della vita, dei saperi e 
delle culture umani da un lato; il contributo che la teologia e il vissuto 
di fede dei credenti possono apportare alle varie società umane dall’altro.

Il primo risvolto concerne il fatto per cui la custodia della tradizione 
della fede fa corpo con la tradizione dei saperi umani e in ciò fa percepire 

11 Questo mistero, come sostiene Karl Rahner, che in questo accoglie e rinnova la ricca 
tradizione filosofica e teologica sui nomi divini, si annuncia e si fa palese nella permanen-
za della parola « Dio » che funziona come « apertura sul mistero incomprensibile ». Essa, 
secondo il teologo gesuita, « è l’ultima parola prima del silenzio adorante che ammutolisce 
di fronte al mistero ineffabile, è ovviamente quella parola che bisogna pronunciare alla fine 
di tutti i discorsi, se al posto del silenzio dell’adorazione non vogliamo che segua quello 
della morte in cui l’uomo diventerebbe un animale ingegnoso o il peccatore eternamente 
perduto » (K. RAHNER, Corso fondamentale sulla fede. Introduzione al concetto di cristianesi-
mo, Paoline, Alba 1977, 80).

12 « Il dialogo dei credenti e della teologia con l’umanesimo secolarizzato, cosí gravido 
di separazioni identitarie, non è però cosa semplice e immediata. Occorre affrontarlo – pur 
se in un contesto diverso – con una consapevolezza simile a quella suggerita da Henri de 
Lubac che nel 1968, in Ateismo e senso dell’uomo, commentando la Gaudium et spes defi-
niva il dialogo tra « umanesimo laico » e « antropologia cristiana » nei termini di una « lotta » 
a partire dalla « forza di penetrazione dei due protagonisti ».

13 Lumen fidei, n. 34.

02-Editoriale Tommasi.indd   288 24/07/2013   08:38:22



289Roberto Tommasi, La vocazione ecclesiale e dialogale della teologia cristiana

che la fedeltà al vangelo non è una forzatura rispetto all’umano. Oggi 
l’ascolto intelligente della frastagliata tradizione sociale e culturale con i 
suoi temi emergenti dove la costellazione dell’antica tradizione metafisica 
e della moderna svolta antropologica evolvono nel momento stesso in cui 
ciò che esse avevano di valido continua in parte a vivere in quelle nuove 
forme in cui il nucleo della riflessione sull’antropologico si sposta pro-
gressivamente dalla coscienza alla sfera pubblica 14 favorisce nella teologia 
un nuovo modo di andare alle cose e di parlare di esse che valorizzi il 
carattere regolativo dell’oggetto intenzionato e delle condizioni complesse 
della sua costituzione (ovvero della costituzione dell’esistenza umana e 
del fenomeno del mondo): aiuta cioè l’orecchio teologico ad ascoltare e 
apprendere la realtà e, spingendone in avanti lo sguardo, lo stimola a ri-
dirsi in forme nuove capaci di comprendere, custodire e comunicare viva 
nell’oggi la tradizione della fede.

Il secondo risvolto riguarda il fatto che nelle nostre società multi-
religiose e multiculturali la sfera pubblica plurale – in cui il nesso di 
iden tità e differenze, nella dinamica del confronto e del riconosci mento 
recipro co, è insuperabile e gene ratore di democrazia – è qualificata anche 
re ligiosamente e in essa le reli gioni possono svolgere un ruolo di soggetto 
pubblico, ben separato dall’istituzion e statuale e distinto dalla stessa so-
cietà civile benché all’interno di essa. Occorre dunque arrivare a un rico-
noscimento pieno delle fedi personali con la loro normale inseparabilità 
da appartenenze comunitarie (comunità religiose) e del la loro ca pacità di 
immettere nel libero cam po del confronto democratico pluralistico, senza 
privile gi, una pro posta di vita buona a un tempo personale e sociale in 
grado di arricchire la vita delle società mediante processi complementari 
di appren dimento tra i vari componenti della pluralità sociale e statuale. 
In quest’ottica lo stato laico ha tutto da perdere a scoraggiare i credenti 
e le comunità religiose dall’esprimersi come tali anche pubblicamente 
e politi camente, almeno perché non può sapere se in caso contrario la 
società non sia privata di im portanti risorse per la creazione del senso 15. 

14 Si pensi a temi come la forma della comunità, la qualità individuale della costitu-
zione materiale dell’esistenza, il nesso tra le nuove cosmologie e la libertà, la forza origi-
naria dell’estetico, il potenziale del linguaggio e della narrazione in ordine alla costruzione 
dell’identità personale e sociale, l’estroflessione dell’interiorità e le esigenze dell’esperienza 
interiore e della mistica, le istanze del femminile e la richiesta di un nuovo discorso sulla 
maternità (accanto a quello sulla paternità), il dibattito sulla scienza e sulla tecnica in 
rapporto alla costituzione della realtà, l’esigenza di superare la dialettica tra le emergenti 
diversità e la ricerca di un umanesimo multiversale...

15 Perché ciò accada occorre che da parte del potere politico venga supera to il rap-
porto di tolleranza passiva nei confronti delle religioni, a van taggio di un atteggia mento di 

02-Editoriale Tommasi.indd   289 24/07/2013   08:38:22



290 StPat 60 (2013) 2

La religione cristiana e le altre religioni possono dare il loro apporto allo 
sviluppo della famiglia umana perché anche grazie a loro Dio o almeno la 
questione che lo riguarda trovano posto nella sfera pubblica, con specifico 
riferimento alle dimensioni culturale, sociale, economica e politica 16. Per 
questo in passato la luce della fede cristiana ha portato indubbi benefici 
alla città degli uomini per la loro vita comune, ad esempio nel fatto che 
è stato grazie alla fede che abbiamo capito la dignità unica della singola 
persona umana non cosí evidente nel mondo antico. Ma il beneficio non 
riguarda solo il passato. Anche oggi, infatti, la luce della fede cristiana ha 
la significativa potenzialità di concorrere ad arricchire il cammino della 
famiglia umana: sia perché nel rivelarci l’amore di Dio creatore ci invita a 
un maggiore rispetto della natura, facendoci riconoscere in essa una gram-
matica da Lui scritta e una dimora a noi affidata perché la coltiviamo e la 
custodiamo; sia perché ci aiuta a cercare e trovare modelli di sviluppo che 
non si basino solo sull’utilità e il profitto, ma che considerino le risorse 
del creato come dono di tutti e per tutti; sia perché ci stimola a cercare 
e trovare modelli di legame rispettoso, giusto e fraterno tra gli uomini che 
muovono dal riconoscimento che ogni essere umano è una benedizione di 
Dio e dal credere alla possibilità del servizio e del perdono come vie alla 
fraternità umana e alla pace tra i popoli. In questi contesti alla teologia 
cristiana spetta di cercare di dire l’essenziale della verità-amore come tale, 
ma di dirlo con parole nuove in modo che il tesoro della fede riesca a 
diventare parola viva, fresca e illuminante per tutti nel mondo di oggi. 
Un lavoro che i teologi hanno in parte avviato, ma che non è ancora del 
tutto riuscito e che per molti aspetti sta davanti a noi; e che, in ogni caso, 
non è solo un lavoro intellettuale in quanto riguarda la trasformazione 
esistenziale e comunitaria che la fede porta con sé. 

Teologia e testimonianza cristiana

Nel suo legame vitale con la fede ecclesiale ed essendo rivolta alla 
chiesa e alle società la teologia – con la forza di chi conosce la ricchezza 

apertura attiva che non riduca la ri levanza pubblica della religione agli eventuali spazi con-
cordatari con lo stato e che favorisca l’emergenza nello spazio sociale di criteri ragionevoli 
co munemente accettati di convivenza tra credenti di diverse fedi e con i non credenti; da 
parte del le religio ni è necessario l’abbandono di au tointerpretazioni di tipo privati stico o 
fondamentalista per creare il terreno di un interscambio diret to delle religioni tra loro e 
tra le religioni e le culture, uno spazio di dialogo in cui le religioni possono giocare il loro 
ruolo di discorso pubblico sui valori di civiltà ed esprimere il loro giudizio storico.

16 La dottrina sociale della chiesa è nata proprio per propiziare questo statuto di 
cittadinanza della religione cristiana.

02-Editoriale Tommasi.indd   290 24/07/2013   08:38:22



291Roberto Tommasi, La vocazione ecclesiale e dialogale della teologia cristiana

del proprio apporto che nasce dall’apertura al mistero dell’amore di Dio e 
dalla disciplina della ragione umana e insieme con l’umiltà di chi riconosce 
i suoi limiti – serve e corrobora la testimonianza cristiana, sia essa espressa 
nella forma ignara per cui ogni esperienza e vicenda umana è gravida di 
una verità e di un senso che si raccomanda virtualmente a ogni coscienza; 
sia nella forma consapevole, libera e confessante della decisione di resti-
tuire al cristianesimo, con fatti e con parole che interpellino la coscienza 
dell’altro e si lascino interpellare da essa, la fisionomia e la bellezza di 
un vangelo – attuale e inattuale a un tempo – che promette e insieme 
suscita interpellandola la libertà di ogni uomo e donna coinvolgendoli 
nell’avventura dell’incontro amorevole e veritiero con Gesú Cristo, con 
gli altri e con se stessi. 

ROBERTO TOMMASI
preside Facoltà teologica del Triveneto

02-Editoriale Tommasi.indd   291 24/07/2013   08:38:23


