StPat 63 (2016) 11-17
EDITORIALE

LIBERTA E RICONOSCIMENTO
UNA RIFLESSIONE A PARTIRE
DALLINTERROGATIVO SUL RAPPORTO
TRA LIBERTA E VIOLENZA

I dibattiti seguiti agli attentati terroristici di questi ultimi tempi e ai
fatti di guerra oggi diffusi in tante parti del mondo rimettono al centro
la riflessione sulla liberta e lasciano emergere come in Europa, pur con
accenti diversi, la parola liberta rinvia immediatamente all’idea di incon-
dizionatezza cui ogni azione umana viene commisurata. Se la spontaneita
della liberta non si mette in questione, la liberta mette perd in questione
se stessa perché porta in sé la finitezza della sua incondizionatezza che si
rivela sia nell’esperienza che faccio di non essere libero di essere libero e
di non poter fare tutto cid che voglio, né di poter disfare cido che ho fat-
to, sia in quella della conflittualita sociale che le liberta sovrane generano
limitandosi di fatto.

Liberta, violenza, creazione

Una delle principali acquisizioni della modernita, frutto dell’interessan-
te e complesso intreccio di cristianesimo e spirito laico, ¢ 'idea secondo
cui la liberta & caratteristica fondamentale della condizione umana.

La liberta non si vede, ma si vive. Essa non ha le sue radici nel sog-
getto' che pure & l'auctor del suo atto fenomenico, ma in un rapporto di
trascendenza/gettatezza che lo costituisce in cid che & e che va al di la di lui
stesso e della sua ipseita: cosi ogni rappresentazione o definizione che la ri-
guardi appare a essa inadeguata. L’agire, individuale e cooperativo del quale
¢ espressione rilevante il pensare, ne ¢ lo spazio storico di manifestazione.

La correlazione tra il fenomeno storico della liberta e il fenomeno stori-
co della violenza e la domanda sulla possibilita che la liberta effettiva ha di

! «Soggetto» & colui che «e-siste». Cf. R. Tommasl, La fragilita dell’esistenza umana,
in G. DEL Missier (cur.), Vulnerabile e preziosa. Riflessioni sulla famiglia in situazione di
fragilita, EMP-FTTR, Padova 2014, 187-223.



12 StPat 63 (2016) 1

lasciarsi o non lasciarsi irretire dalla violenza gettano una luce interessante
su tutta la questione sollevata dalla liberta stessa. Non si puo infatti non
notare che la violenza nelle sue diversificate forme ¢ dovunque e cid pone
la questione se 'essere non sia male e suscita la speranza che la violenza
non sia una fatalita ineluttabile?. Da un lato infatti 'esegesi della storia
dell'umanita sembra attestare un nesso inscindibile tra liberta e violenza
riconducibile alla stretta connessione di liberta e volonta di potenza messa
in luce soprattutto dalla modernita col progressivo e ambivalente dominio
della tecnica che la caratterizza, dall’altro 'umanita attuale, trovandosi
nel travaglio della cosiddetta condizione postmoderna, intende in qualche
modo prendere criticamente le distanze dalla moderna volonta di potenza
nella consapevolezza che questa — a causa del suo oltranzismo (il volere
sempre di pid, un volere niente altro che se stessi e, dunque, un non
volere I'altro da sé a oltranza) — costituisce il pericolo. Di fronte a cid
siamo stimolati a riflettere sul senso della liberta nella societa plurale e
multiculturale, la quale, se si tratta di pluralita di volonta di potenza a
oltranza, diventa sempre meno plurale e sempre pit conflittuale.

Si tratta dunque di precisare perché la liberta diventa violenta e
fino a che punto le sue espressioni possono o non possono liberarsi da
questo destino. Il che significa chiederci se e come potremo sganciarci
dall’oltranzismo della volonta di potenza. Ogni volere infatti finisce per
ricadere nella logica della potenza. Il gesto di Heidegger, che nella famosa
intervista pubblicata dallo Spzegel nel 1976 accennava, in relazione a una
ipotetica salvezza dal nichilismo della quale ¢ il primo a disperare, al fatto
che «Ormai solo un dio ci pud salvare!», se da un lato sembra un grido
da disperati, dall’altro implica anche che si & cominciato a disperare delle
capacita salvifiche della volonta di potenza, e che proprio per questo ci si
rivolge a un «dio». Il semplice accennare a «un dio» in tale emergenza
apre uno spiraglio, una fenditura: se «un dio» potra mai fare qualcosa per
la salvezza dell'uomo, allora si pud sostenere che cid non avverra a partire
da una volonta che vuole sempre di pit. Un dio che salva, in questo sen-
o, non pud cioé essere pensato come onnipotente nel senso della volonta
di potenza: se cosi fosse egli annullerebbe la liberta degli uomini diventan-
done I'antagonista. Come paradossalmente enunciato da Kierkegaard (che
in questo si differenzia da Leibniz, ma forse & pit vicino di quanto non
si pensi a Tommaso) la vera onnipotenza di Dio sta nel #on volere che
tutto sia sottoposto al proprio volere, nel volere che ci sia della liberta
fuori di lui, dunque nell’autolimitazione della propria signoria universale.

2 Cf. P. Guert, Violenza e compassione. Saggio sull'autenticita dell’essere, Gregorian &
Biblical Press, Roma 2015.



Roberto Tommasi, Liberta e riconoscimento 13

Si tratta di un non volere che vuole il bene della creatura, un non volere
che ne vuole anzitutto I'alterita, presupposto di ogni amore. Infatti non
c’¢ amore senza reciproco riconoscimento, senza liberta, sia in cielo che in
terra. La creazione, in quanto libera produzione di liberta altra dal crea-
tore, deve essere salvaguardata da ogni forma riduttiva dell’alterita creata.
Qui traluce la traccia di una possibile intesa tra le istanze del pensiero
postmoderno e la concezione cristiana di Dio che pud essere colta se si
fa attenzione al fatto che la liberta ha a che fare con un «lasciar essere»
il diverso accanto a sé, intrinseco alla «cura» per lui, senza dovere a lui
assimilarsi o lasciarsi a lui assimilare.

Le forme della liberta in esercizio

Tutti gli elementi sin qui evocati trovano il loro spazio di comprensio-
ne entro un’analisi della liberta sorpresa nel dinamismo del suo effettivo
esercizio nell’esperienza umana. In essa appare che la liberta si da solo
al plurale, cioé come evento circolare, mediato dall’insufficienza di ogni
significato a dirne I’esistenza intera. In quest’ottica essa pud essere pensata
a partire da tre forme tra loro correlate’.

Autodeterminazione. L'idea di liberta cui & connesso il senso dell’agire
umano ¢ l'autodeterminazione (o autonomia). Lo spazio della liberta si
apre laddove non vi ¢ eterodeterminazione e un certo agire ¢ in grado di
iniziare, di autoconfigurarsi e di dirigere se stesso. L’essere-in-grado-di (ov-
vero la capacita di decidere di sé) ¢ dunque la prima categoria intrinseca
all’agire in quanto libero. Il che significa riconoscere che il carattere della
liberta ¢ I'incominciare: essa appare anzitutto come l’esercizio di un potere
che traccia il confine tra cio che dipende dal soggetto e cio che non vi
dipende e che esige I'energia di un’attivita sciolta da ogni antecedente,
dotata di cominciamento originario, attuantesi come pura iniziativa. La
scelta dunque, primo lineamento fenomenologico della liberta, non ne ¢ il
costitutivo ontologico, bensi I’espressione come suo esercizio nel contesto
determinato dell’esperienza e dal determinismo connesso alla corporeita.
Scegliere significa che I'automotivazione trascendentale si autodetermina
in relazione ai contenuti categoriali dell’esperienza, dando luogo a un suo
esercizio specificato. Ma la considerazione della liberta come potere &
anche il crinale del suo abisso: alla base del suo esercizio abita cio¢ una
opzione fondamentale quanto al suo orientamento che o si volge alla pre-

> Cf. F. BorTuri, L'ontologia dialettica della liberta, in Ip. (cur.), Soggetto e liberta nella
condizione postmoderna, Vita e Pensiero, Milano 2002, 124-147.



14 StPat 63 (2016) 1

sunzione della sua autosufficienza o all’'umilta della sua relazione, ovvero
tra I'inquietudine dell’infinita astratta del puro volere e la pazienza della
sua elaborazione trasformatrice.

Autorealizzazione. La questione della scelta & cosi indisgiungibile dalla
questione del bene, in quanto tramite la scelta la liberta risulta vincolata
a un rapporto di convenienza/sconvenienza con le proprie possibilita
(«autorealizzazione», da intendersi in senso ontologico e non meramente
psicologico). Se dal punto di vista della forma, cio¢ dell’energia e del
potere, la scelta ¢ e non pud non essere in-dipendente e ir-responsabile,
dal punto di vista del contenuto la liberta non pud non fare i conti con
gli effetti della scelta quanto alla realizzazione di se stessa e, per questo
tramite, quanto allo stato ontologico/relazionale del soggetto. A questo
livello la liberta ¢ tale in quanto opera in dipendenza da altro da se stes-
sa, accoglie cioé I'appello della convenienza e aderisce all’attrazione della
soddisfazione possibile, in quanto ¢ finalizzata a un contenuto dotato di
una beneficita significativa per sé e dunque per la totalita antropologica
cui esso appartiene. Si tratta, in ultima analisi, del bene — giustizia il cui
significato fondamentale, collocato nell’orizzonte del bene comune, ¢ la
pace (dove non c’¢ pace tutti gli altri beni sono minacciati e svaniscono,
con la pace si sviluppano e proliferano), ovvero cio che ¢ altro dalla vio-
lenza. Per questo suo aspetto la liberta ¢ liberta dall’indigenza e liberta
per la soddisfazione, in sintesi & liberta di liberazione che consiste nel
lasciarsi attrarre da un bene altro. Dunque ¢& essenzialmente responsoriale.

Quando parliamo di autodeterminazione e autorealizzazione si tratta
di due forme di liberta che costituiscono due aspetti contrari dell’'unica
liberta, veramente distinti e veramente uniti, ovvero impossibilitati a stare
separatamente: un potere di scelta senza contenuto resterebbe indetermi-
nato, nel senso che senza la finalita del bene e attrazione del conveniente
non sarebbe in grado di determinarsi; a sua volta un contenuto di bene
attraente che non fosse oggetto di scelta, anche se per sé soddisfacente,
non sarebbe liberante, perché non sarebbe la soddisfazione di un soggetto
che decide di sé. Tra i due aspetti esiste in concreto una infrangibile cir-
colarita: attraverso il nodo antropologico di giudizio e desiderio la scelta
ha il potere di attuare la convenienza e la convenienza muove e guida la
scelta verso il bene. In tutto cid I'autorealizzazione si distingue dall’autode-
terminazione sul versante del tempo. Peculiare della libera autodetermina-
zione ¢ infatti I'istantaneita, nel senso che la sua struttura di indipendenza
la sottrae al flusso temporale e la pone come inizio assoluto; il movimento
dell’autorealizzazione come tale invece implica una storia, un processo
della liberta, impensabile se si limita la liberta alla puntualita, all’attima-
lita della scelta. Emerge qui la componente «drammatica» della liberta,
dove il tempo si intreccia all'opera e dove prendono rilievo le categorie



Roberto Tommasi, Liberta e riconoscimento 15

di prova, responsabilita, rischio e avventura. Il fine generale della liberta
¢ infatti di affermarsi come liberta, sottraendosi alla dipendenza del non-
libero e assumendolo o trasformandolo con I'assegnargli un significato in
rapporto alla liberta stessa. In tal modo il bene mostra di essere la verita
del potere della scelta, cosi come questo ne costituisce 1’energia di realiz-
zazione. Ed ¢ qui che la liberta ¢ in simbiosi inevitabile con la necessita.
Infatti I'effetto liberatorio e quindi attivante che un bene raggiunto pro-
duce, dipende dal momento passivo dell’obbedienza della scelta a cid che
¢ in grado di determinare il beneficio: la liberta ¢ in grado di assumere
la sua indigenza e la sua esigenza, ma non di determinarne essenzialmente
la fisionomia (la complessa ambivalenza dell’amore pud essere un buon
esempio della condizione generale della liberta finita: in amore infatti la
liberta & proporzionale alla sua dipendenza da altri).

Relazionalita. Cosi anche I'autorealizzazione non & dotata di un’auto-
sufficienza che ne faccia il momento conclusivo del processo della liberta,
ma ¢& presa in un movimento che la porta oltre se stessa. Se infatti il
soggetto fosse il fine dei fini allora tutto dovrebbe diventare suo mezzo
e la liberta precipiterebbe in una conflittualitd universale (e questo con-
flitto come forma originaria del rapporto tra uomini ¢ forse il problema
principale dell’antropologia moderna). Una tale distruttiva contraddizione
puo essere superata solo se il perseguimento del bene di una liberta fosse
anche, in certa misura, a beneficio della liberta d’altri, il che significa che
la liberta dovrebbe avere una intrinseca dimensione relazionale. Emerge
qui il bisogno che la liberta ha dell’altra liberta. Un agente libero in
quanto libero ha bisogno del riconoscimento da parte di un’altra liberta
e questo rappresenta una relazione dinamica, riscontrabile a un triplice,
progressivo livello: quello dell’ontologia della partecipazione, quello del
riconoscimento passivo e attivo e quello della massima gratificazione (nel
riconoscimento tra gli uomini avviene infatti la dilatazione dell’esistenza
di chi riconosce e di chi ¢ riconosciuto e questo & il paradigma di cio
cui il soggetto aspira con tutto se stesso). Dunque la liberta ha bisogno
strutturalmente e intrinsecamente della liberta di altri, bisogno per la
sua attivazione originaria e per la sua continua riattivazione, attivazione
e riattivazione che muovono dalla chiamata dell’altro nella sua effettivita
e dall'apertura ad accoglierlo. Il che equivale a dire che I'uvomo esiste
per il riconoscimento che riceve e sa ricevere e per quello che sa offrire
dall’ e all’altro uomo/donna e dal e al mondo: di qui il valore positivo del
principio che la relazione delle liberta comporta, che rende comprensibile
il senso del dono e della reciprocita e mostra come la generativita sia la
caratteristica centrale della liberta.

Quanto stiamo dicendo implica la valenza sociale della liberta e dice
dell’'importanza della dimensione giuridica e contrattuale che la caratteriz-



16 StPat 63 (2016) 1

zano in ordine al benessere. Il contratto infatti — che regola ad esempio
la coappartenenza a una famiglia, allo stato, a una istituzione sociale —
nasce dalla coscienza di essere libero e insieme responsabile dei propri
atti vivendo in uno spazio e una durata comuni. Esso non ha senso senza
I'accettazione di connettersi liberamente I'uno all’altro in un istante a
partire dal quale la durata di ciascuno assumera un orientamento nuovo
in unione con la durata degli altri. Le liberta, che a seguito della stipula
del contratto prendono coscienza di se stesse e dei loro limiti responsabili,
fanno allora sorgere cid che ¢ un tempo veramente umano, il tempo di
una creativitd progressiva che si realizza grazie all’appoggio mutuo dei
contraenti. Il diritto nasce allora dalla liberta di cui costituisce la prima
espressione in un ordine — antidoto alla violenza — che sembrava essere
di necessita, ma che non riguarda una necessita fisica bensi una necessita
che si media con la liberta nel momento in cui, sottoscrivendo un con-
tratto, le liberta accettano di entrare in un futuro che sfuggira alla loro
sola creativita individuale. La liberta che sottoscrive un contratto non
¢ pit libera di fare qualsiasi cosa comunque, in qualunque momento.
Potendo tuttavia operare con altri contraenti, essa potra agire piti che se
restasse sola. La liberta si incarna e si dona allora una figura sociale che
la demoltiplica, una visibilita a cui l'altro potra riferirsi senza alienarsi
malgrado essa, dandosi al contrario anch’egli nuove opportunita di vita. La
liberta personale si riconosce rinnovata in questa figura sociale. La liberta
sovrana, dunque, si impegna inevitabilmente nel contingente e con gli altri,
il che comporta una purificazione delle nostre rappresentazioni della sua
autodeterminazione e autorealizzazione in forma di totale indipendenza. La
fenomenologia consente, venendo in aiuto al procedimento trascendentale
e confrontandosi con la pratica della liberta, di non misconoscere questo
suo carattere relazionale e fin nella sua origine, il che permette di non
creare un abisso tra la liberta trascendentale unita in sé e la liberta reale
impegnata fuori di sé, un abisso che si interpreterebbe come una caduta.

Le tre forme in cui & pensata la liberta stanno dunque in una correla-
zione originaria. La liberta come relazione gratuita non ¢ fine a se stessa,
ma ¢ in funzione dell’attivazione della capacita di scelta ed ¢ fonte dell’e-
sperienza del bene, cosi che la liberta di relazione rifluisce sulle altre due
forme della liberta completandone 'organismo. Ma tale completamento,
in realta, evidenzia cid che sta a capo dell'intero processo esperienziale
della liberta: secondo 'ordine genetico infatti ¢ dalla liberta di relazione
che promanano le altre due forme dell’essere libero. L’organismo della
liberta deve essere pensato dunque come circolazione di forme che ruo-
tano attorno al centro dell’autopossesso riflessivo e motivante della liberta
fondamentale: questo nucleo originario e segreto ha la sua (geneticamente)
prima forma espressiva nella relazione di liberta, in cui la liberta ¢ come



Roberto Tommasi, Liberta e riconoscimento 17

risvegliata al suo esercizio, cio¢ attivata nella sua capacita di scelta («auto-
determinazione») e sollecitata dall’esperienza paradigmatica del bene della
relazione a cercare il bene («autorealizzazione»). In tutto questo il cammi-
no della liberta non va concepito irenisticamente perché nel suo percorso
storico dove si attua I'inscindibile intreccio di liberta-verita* ha sempre un
carattere drammatico e di prova dove fragilita, rischio e problematicita ne
caratterizzano 1’esperienza.

Circa I'idea-questione da cui siamo partiti, quella della incondiziona-
tezza della liberta, possiamo riconoscere che in realta la liberta si scopre
sociale per necessitad pratica o per la sua stessa effettivita, in maniera
immanente e non in modo accessorio come se in questo accadesse una
sorta di abbandono della sua purezza teorica. Nel senso che la liberta
sovrana, in quanto «¢& libero solo chi da liberta agli altri»’, si impegna
inevitabilmente nel contingente e con I'altro. Il che comporta che dob-
biamo convertire le nostre rappresentazioni della sua sovranita in forma
di indipendenza riconoscendo il carattere relazionale della liberta nella
e fin dalla sua origine. Se ¢ dunque impossibile realizzare pienamente
I'idea di una sovrana incondizionatezza della liberta bisogna tuttavia dire
che qualsiasi tentativo di porvi un limite esterno ¢ destinato a rivelarsi
infruttuoso se contemporaneamente, tenendo conto che sono da evitare sia
I’anarchia sociale che attenta al bene comune sia il potere dispotico che
lede la liberta dei cittadini, non si imbocca la strada di una paideia, di una
educazione, che faccia capo alla consapevolezza e responsabilita personali
e aiuti a comprendere come spetta anzitutto a noi stessi — nell’esercizio
effettivo della relazione ad altri — darci quel limite ed essere capaci di
quella prudenza e di quella accoglienza che sono la dimora e la custodia
del rispetto, del riconoscimento e della cura dell’altro: in una parola, della
liberta e sacralita della sua vita.

ROBERTO TOMMASI
preside e
docente ordinario di Filosofia
Facolta teologica del Triveneto

4 Cf. M. HEIDEGGER, Dell'essenza della verita, in Ib., Segnavia, Adelphi, Milano 1987.
Si vedano anche R. Tommast, La co-appartenenza di veritd e liberta in «Sein und Zeit» di
Martin Heidegger, in Studia patavina 54 (2007) 163-188; Ip., Radici antropologiche della
libertd religiosa, in Credere oggi 6/2012 in partic. 45-47.

> V. Sorov'tv, I principi filosofici della conoscenza integrale, in Ib., La conoscenza inte-
grale, La Casa di Matriona, Milano 1998, 34.



