
StPat 63 (2016) 11-17
EDITORIALE

LIBERTÀ E RICONOSCIMENTO
UNA RIFLESSIONE A PARTIRE

DALL’INTERROGATIVO SUL RAPPORTO
TRA LIBERTÀ E VIOLENZA

I dibattiti seguiti agli attentati terroristici di questi ultimi tempi e ai 
fatti di guerra oggi diffusi in tante parti del mondo rimettono al centro 
la riflessione sulla libertà e lasciano emergere come in Europa, pur con 
accenti diversi, la parola libertà rinvia immediatamente all’idea di incon-
dizionatezza cui ogni azione umana viene commisurata. Se la spontaneità 
della libertà non si mette in questione, la libertà mette però in questione 
se stessa perché porta in sé la finitezza della sua incondizionatezza che si 
rivela sia nell’esperienza che faccio di non essere libero di essere libero e 
di non poter fare tutto ciò che voglio, né di poter disfare ciò che ho fat-
to, sia in quella della conflittualità sociale che le libertà sovrane generano 
limitandosi di fatto. 

Libertà, violenza, creazione

Una delle principali acquisizioni della modernità, frutto dell’interessan-
te e complesso intreccio di cristianesimo e spirito laico, è l’idea secondo 
cui la libertà è caratteristica fondamentale della condizione umana. 

La libertà non si vede, ma si vive. Essa non ha le sue radici nel sog-
getto 1 che pure è l’auctor del suo atto fenomenico, ma in un rapporto di 
trascendenza/gettatezza che lo costituisce in ciò che è e che va al di là di lui 
stesso e della sua ipseità: cosí ogni rappresentazione o definizione che la ri-
guardi appare a essa inadeguata. L’agire, individuale e cooperativo del quale 
è espressione rilevante il pensare, ne è lo spazio storico di manifestazione.

La correlazione tra il fenomeno storico della libertà e il fenomeno stori-
co della violenza e la domanda sulla possibilità che la libertà effettiva ha di 

1 « Soggetto » è colui che « e-siste ». Cf. R. TOMMASI, La fragilità dell’esistenza umana, 
in G. DEL MISSIER (cur.), Vulnerabile e preziosa. Riflessioni sulla famiglia in situazione di 
fragilità, EMP-FTTR, Padova 2014, 187-223.

02-Tommasi nuovo.indd   11 06/04/2016   11:28:48



12 StPat 63 (2016) 1

lasciarsi o non lasciarsi irretire dalla violenza gettano una luce interessante 
su tutta la questione sollevata dalla libertà stessa. Non si può infatti non 
notare che la violenza nelle sue diversificate forme è dovunque e ciò pone 
la questione se l’essere non sia male e suscita la speranza che la violenza 
non sia una fatalità ineluttabile 2. Da un lato infatti l’esegesi della storia 
dell’umanità sembra attestare un nesso inscindibile tra libertà e violenza 
riconducibile alla stretta connessione di libertà e volontà di potenza messa 
in luce soprattutto dalla modernità col progressivo e ambivalente dominio 
della tecnica che la caratterizza, dall’altro l’umanità attuale, trovandosi 
nel travaglio della cosiddetta condizione postmoderna, intende in qualche 
modo prendere criticamente le distanze dalla moderna volontà di potenza 
nella consapevolezza che questa – a causa del suo oltranzismo (il volere 
sempre di piú, un volere niente altro che se stessi e, dunque, un non 
volere l’altro da sé a oltranza) – costituisce il pericolo. Di fronte a ciò 
siamo stimolati a riflettere sul senso della libertà nella società plurale e 
multiculturale, la quale, se si tratta di pluralità di volontà di potenza a 
oltranza, diventa sempre meno plurale e sempre piú conflittuale. 

Si tratta dunque di precisare perché la libertà diventa violenta e 
fino a che punto le sue espressioni possono o non possono liberarsi da 
questo destino. Il che significa chiederci se e come potremo sganciarci 
dall’oltranzismo della volontà di potenza. Ogni volere infatti finisce per 
ricadere nella logica della potenza. Il gesto di Heidegger, che nella famosa 
intervista pubblicata dallo Spiegel nel 1976 accennava, in relazione a una 
ipotetica salvezza dal nichilismo della quale è il primo a disperare, al fatto 
che « Ormai solo un dio ci può salvare! », se da un lato sembra un grido 
da disperati, dall’altro implica anche che si è cominciato a disperare delle 
capacità salvifiche della volontà di potenza, e che proprio per questo ci si 
rivolge a un « dio ». Il semplice accennare a « un dio » in tale emergenza 
apre uno spiraglio, una fenditura: se « un dio » potrà mai fare qualcosa per 
la salvezza dell’uomo, allora si può sostenere che ciò non avverrà a partire 
da una volontà che vuole sempre di piú. Un dio che salva, in questo sen-
so, non può cioè essere pensato come onnipotente nel senso della volontà 
di potenza: se cosí fosse egli annullerebbe la libertà degli uomini diventan-
done l’antagonista. Come paradossalmente enunciato da Kierkegaard (che 
in questo si differenzia da Leibniz, ma forse è piú vicino di quanto non 
si pensi a Tommaso) la vera onnipotenza di Dio sta nel non volere che 
tutto sia sottoposto al proprio volere, nel volere che ci sia della libertà 
fuori di lui, dunque nell’autolimitazione della propria signoria universale. 

2 Cf. P. GILBERT, Violenza e compassione. Saggio sull’autenticità dell’essere, Gregorian & 
Biblical Press, Roma 2015.

02-Tommasi nuovo.indd   12 06/04/2016   11:28:48



13Roberto Tommasi, Libertà e riconoscimento

Si tratta di un non volere che vuole il bene della creatura, un non volere 
che ne vuole anzitutto l’alterità, presupposto di ogni amore. Infatti non 
c’è amore senza reciproco riconoscimento, senza libertà, sia in cielo che in 
terra. La creazione, in quanto libera produzione di libertà altra dal crea-
tore, deve essere salvaguardata da ogni forma riduttiva dell’alterità creata. 
Qui traluce la traccia di una possibile intesa tra le istanze del pensiero 
postmoderno e la concezione cristiana di Dio che può essere colta se si 
fa attenzione al fatto che la libertà ha a che fare con un « lasciar essere » 
il diverso accanto a sé, intrinseco alla « cura » per lui, senza dovere a lui 
assimilarsi o lasciarsi a lui assimilare. 

Le forme della libertà in esercizio

Tutti gli elementi sin qui evocati trovano il loro spazio di comprensio-
ne entro un’analisi della libertà sorpresa nel dinamismo del suo effettivo 
esercizio nell’esperienza umana. In essa appare che la libertà si dà solo 
al plurale, cioè come evento circolare, mediato dall’insufficienza di ogni 
significato a dirne l’esistenza intera. In quest’ottica essa può essere pensata 
a partire da tre forme tra loro correlate 3.

Autodeterminazione. L’idea di libertà cui è connesso il senso dell’agire 
umano è l’autodeterminazione (o autonomia). Lo spazio della libertà si 
apre laddove non vi è eterodeterminazione e un certo agire è in grado di 
iniziare, di autoconfigurarsi e di dirigere se stesso. L’essere-in-grado-di (ov-
vero la capacità di decidere di sé) è dunque la prima categoria intrinseca 
all’agire in quanto libero. Il che significa riconoscere che il carattere della 
libertà è l’incominciare: essa appare anzitutto come l’esercizio di un potere 
che traccia il confine tra ciò che dipende dal soggetto e ciò che non vi 
dipende e che esige l’energia di un’attività sciolta da ogni antecedente, 
dotata di cominciamento originario, attuantesi come pura iniziativa. La 
scelta dunque, primo lineamento fenomenologico della libertà, non ne è il 
costitutivo ontologico, bensí l’espressione come suo esercizio nel contesto 
determinato dell’esperienza e dal determinismo connesso alla corporeità. 
Scegliere significa che l’automotivazione trascendentale si autodetermina 
in relazione ai contenuti categoriali dell’esperienza, dando luogo a un suo 
esercizio specificato. Ma la considerazione della libertà come potere è 
anche il crinale del suo abisso: alla base del suo esercizio abita cioè una 
opzione fondamentale quanto al suo orientamento che o si volge alla pre-

3 Cf. F. BOTTURI, L’ontologia dialettica della libertà, in ID. (cur.), Soggetto e libertà nella 
condizione postmoderna, Vita e Pensiero, Milano 2002, 124-147.

02-Tommasi nuovo.indd   13 06/04/2016   11:28:48



14 StPat 63 (2016) 1

sunzione della sua autosufficienza o all’umiltà della sua relazione, ovvero 
tra l’inquietudine dell’infinità astratta del puro volere e la pazienza della 
sua elaborazione trasformatrice. 

Autorealizzazione. La questione della scelta è cosí indisgiungibile dalla 
questione del bene, in quanto tramite la scelta la libertà risulta vincolata 
a un rapporto di convenienza/sconvenienza con le proprie possibilità 
(« autorealizzazione », da intendersi in senso ontologico e non meramente 
psicologico). Se dal punto di vista della forma, cioè dell’energia e del 
potere, la scelta è e non può non essere in-dipendente e ir-responsabile, 
dal punto di vista del contenuto la libertà non può non fare i conti con 
gli effetti della scelta quanto alla realizzazione di se stessa e, per questo 
tramite, quanto allo stato ontologico/relazionale del soggetto. A questo 
livello la libertà è tale in quanto opera in dipendenza da altro da se stes-
sa, accoglie cioè l’appello della convenienza e aderisce all’attrazione della 
soddisfazione possibile, in quanto è finalizzata a un contenuto dotato di 
una beneficità significativa per sé e dunque per la totalità antropologica 
cui esso appartiene. Si tratta, in ultima analisi, del bene – giustizia il cui 
significato fondamentale, collocato nell’orizzonte del bene comune, è la 
pace (dove non c’è pace tutti gli altri beni sono minacciati e svaniscono, 
con la pace si sviluppano e proliferano), ovvero ciò che è altro dalla vio-
lenza. Per questo suo aspetto la libertà è libertà dall’indigenza e libertà 
per la soddisfazione, in sintesi è libertà di liberazione che consiste nel 
lasciarsi attrarre da un bene altro. Dunque è essenzialmente responsoriale.

Quando parliamo di autodeterminazione e autorealizzazione si tratta 
di due forme di libertà che costituiscono due aspetti contrari dell’unica 
libertà, veramente distinti e veramente uniti, ovvero impossibilitati a stare 
separatamente: un potere di scelta senza contenuto resterebbe indetermi-
nato, nel senso che senza la finalità del bene e l’attrazione del conveniente 
non sarebbe in grado di determinarsi; a sua volta un contenuto di bene 
attraente che non fosse oggetto di scelta, anche se per sé soddisfacente, 
non sarebbe liberante, perché non sarebbe la soddisfazione di un soggetto 
che decide di sé. Tra i due aspetti esiste in concreto una infrangibile cir-
colarità: attraverso il nodo antropologico di giudizio e desiderio la scelta 
ha il potere di attuare la convenienza e la convenienza muove e guida la 
scelta verso il bene. In tutto ciò l’autorealizzazione si distingue dall’autode-
terminazione sul versante del tempo. Peculiare della libera autodetermina-
zione è infatti l’istantaneità, nel senso che la sua struttura di indipendenza 
la sottrae al flusso temporale e la pone come inizio assoluto; il movimento 
dell’autorealizzazione come tale invece implica una storia, un processo 
della libertà, impensabile se si limita la libertà alla puntualità, all’attima-
lità della scelta. Emerge qui la componente « drammatica » della libertà, 
dove il tempo si intreccia all’opera e dove prendono rilievo le categorie 

02-Tommasi nuovo.indd   14 06/04/2016   11:28:48



15Roberto Tommasi, Libertà e riconoscimento

di prova, responsabilità, rischio e avventura. Il fine generale della libertà 
è infatti di affermarsi come libertà, sottraendosi alla dipendenza del non-
libero e assumendolo o trasformandolo con l’assegnargli un significato in 
rapporto alla libertà stessa. In tal modo il bene mostra di essere la verità 
del potere della scelta, cosí come questo ne costituisce l’energia di realiz-
zazione. Ed è qui che la libertà è in simbiosi inevitabile con la necessità. 
Infatti l’effetto liberatorio e quindi attivante che un bene raggiunto pro-
duce, dipende dal momento passivo dell’obbedienza della scelta a ciò che 
è in grado di determinare il beneficio: la libertà è in grado di assumere 
la sua indigenza e la sua esigenza, ma non di determinarne essenzialmente 
la fisionomia (la complessa ambivalenza dell’amore può essere un buon 
esempio della condizione generale della libertà finita: in amore infatti la 
libertà è proporzionale alla sua dipendenza da altri).

Relazionalità. Cosí anche l’autorealizzazione non è dotata di un’auto-
sufficienza che ne faccia il momento conclusivo del processo della libertà, 
ma è presa in un movimento che la porta oltre se stessa. Se infatti il 
soggetto fosse il fine dei fini allora tutto dovrebbe diventare suo mezzo 
e la libertà precipiterebbe in una conflittualità universale (e questo con-
flitto come forma originaria del rapporto tra uomini è forse il problema 
principale dell’antropologia moderna). Una tale distruttiva contraddizione 
può essere superata solo se il perseguimento del bene di una libertà fosse 
anche, in certa misura, a beneficio della libertà d’altri, il che significa che 
la libertà dovrebbe avere una intrinseca dimensione relazionale. Emerge 
qui il bisogno che la libertà ha dell’altra libertà. Un agente libero in 
quanto libero ha bisogno del riconoscimento da parte di un’altra libertà 
e questo rappresenta una relazione dinamica, riscontrabile a un triplice, 
progressivo livello: quello dell’ontologia della partecipazione, quello del 
riconoscimento passivo e attivo e quello della massima gratificazione (nel 
riconoscimento tra gli uomini avviene infatti la dilatazione dell’esistenza 
di chi riconosce e di chi è riconosciuto e questo è il paradigma di ciò 
cui il soggetto aspira con tutto se stesso). Dunque la libertà ha bisogno 
strutturalmente e intrinsecamente della libertà di altri, bisogno per la 
sua attivazione originaria e per la sua continua riattivazione, attivazione 
e riattivazione che muovono dalla chiamata dell’altro nella sua effettività 
e dall’apertura ad accoglierlo. Il che equivale a dire che l’uomo esiste 
per il riconoscimento che riceve e sa ricevere e per quello che sa offrire 
dall’ e all’altro uomo/donna e dal e al mondo: di qui il valore positivo del 
principio che la relazione delle libertà comporta, che rende comprensibile 
il senso del dono e della reciprocità e mostra come la generatività sia la 
caratteristica centrale della libertà. 

Quanto stiamo dicendo implica la valenza sociale della libertà e dice 
dell’importanza della dimensione giuridica e contrattuale che la caratteriz-

02-Tommasi nuovo.indd   15 06/04/2016   11:28:48



16 StPat 63 (2016) 1

zano in ordine al benessere. Il contratto infatti – che regola ad esempio 
la coappartenenza a una famiglia, allo stato, a una istituzione sociale – 
nasce dalla coscienza di essere libero e insieme responsabile dei propri 
atti vivendo in uno spazio e una durata comuni. Esso non ha senso senza 
l’accettazione di connettersi liberamente l’uno all’altro in un istante a 
partire dal quale la durata di ciascuno assumerà un orientamento nuovo 
in unione con la durata degli altri. Le libertà, che a seguito della stipula 
del contratto prendono coscienza di se stesse e dei loro limiti responsabili, 
fanno allora sorgere ciò che è un tempo veramente umano, il tempo di 
una creatività progressiva che si realizza grazie all’appoggio mutuo dei 
contraenti. Il diritto nasce allora dalla libertà di cui costituisce la prima 
espressione in un ordine – antidoto alla violenza – che sembrava essere 
di necessità, ma che non riguarda una necessità fisica bensí una necessità 
che si media con la libertà nel momento in cui, sottoscrivendo un con-
tratto, le libertà accettano di entrare in un futuro che sfuggirà alla loro 
sola creatività individuale. La libertà che sottoscrive un contratto non 
è piú libera di fare qualsiasi cosa comunque, in qualunque momento. 
Potendo tuttavia operare con altri contraenti, essa potrà agire piú che se 
restasse sola. La libertà si incarna e si dona allora una figura sociale che 
la demoltiplica, una visibilità a cui l’altro potrà riferirsi senza alienarsi 
malgrado essa, dandosi al contrario anch’egli nuove opportunità di vita. La 
libertà personale si riconosce rinnovata in questa figura sociale. La libertà 
sovrana, dunque, si impegna inevitabilmente nel contingente e con gli altri, 
il che comporta una purificazione delle nostre rappresentazioni della sua 
autodeterminazione e autorealizzazione in forma di totale indipendenza. La 
fenomenologia consente, venendo in aiuto al procedimento trascendentale 
e confrontandosi con la pratica della libertà, di non misconoscere questo 
suo carattere relazionale e fin nella sua origine, il che permette di non 
creare un abisso tra la libertà trascendentale unita in sé e la libertà reale 
impegnata fuori di sé, un abisso che si interpreterebbe come una caduta. 

Le tre forme in cui è pensata la libertà stanno dunque in una correla-
zione originaria. La libertà come relazione gratuita non è fine a se stessa, 
ma è in funzione dell’attivazione della capacità di scelta ed è fonte dell’e-
sperienza del bene, cosí che la libertà di relazione rifluisce sulle altre due 
forme della libertà completandone l’organismo. Ma tale completamento, 
in realtà, evidenzia ciò che sta a capo dell’intero processo esperienziale 
della libertà: secondo l’ordine genetico infatti è dalla libertà di relazione 
che promanano le altre due forme dell’essere libero. L’organismo della 
libertà deve essere pensato dunque come circolazione di forme che ruo-
tano attorno al centro dell’autopossesso riflessivo e motivante della libertà 
fondamentale: questo nucleo originario e segreto ha la sua (geneticamente) 
prima forma espressiva nella relazione di libertà, in cui la libertà è come 

02-Tommasi nuovo.indd   16 06/04/2016   11:28:48



17Roberto Tommasi, Libertà e riconoscimento

risvegliata al suo esercizio, cioè attivata nella sua capacità di scelta (« auto-
determinazione ») e sollecitata dall’esperienza paradigmatica del bene della 
relazione a cercare il bene (« autorealizzazione »). In tutto questo il cammi-
no della libertà non va concepito irenisticamente perché nel suo percorso 
storico dove si attua l’inscindibile intreccio di libertà-verità 4 ha sempre un 
carattere drammatico e di prova dove fragilità, rischio e problematicità ne 
caratterizzano l’esperienza. 

Circa l’idea-questione da cui siamo partiti, quella della incondiziona-
tezza della libertà, possiamo riconoscere che in realtà la libertà si scopre 
sociale per necessità pratica o per la sua stessa effettività, in maniera 
immanente e non in modo accessorio come se in questo accadesse una 
sorta di abbandono della sua purezza teorica. Nel senso che la libertà 
sovrana, in quanto « è libero solo chi dà libertà agli altri » 5, si impegna 
inevitabilmente nel contingente e con l’altro. Il che comporta che dob-
biamo convertire le nostre rappresentazioni della sua sovranità in forma 
di indipendenza riconoscendo il carattere relazionale della libertà nella 
e fin dalla sua origine. Se è dunque impossibile realizzare pienamente 
l’idea di una sovrana incondizionatezza della libertà bisogna tuttavia dire 
che qualsiasi tentativo di porvi un limite esterno è destinato a rivelarsi 
infruttuoso se contemporaneamente, tenendo conto che sono da evitare sia 
l’anarchia sociale che attenta al bene comune sia il potere dispotico che 
lede la libertà dei cittadini, non si imbocca la strada di una paideia, di una 
educazione, che faccia capo alla consapevolezza e responsabilità personali 
e aiuti a comprendere come spetta anzitutto a noi stessi – nell’esercizio 
effettivo della relazione ad altri – darci quel limite ed essere capaci di 
quella prudenza e di quella accoglienza che sono la dimora e la custodia 
del rispetto, del riconoscimento e della cura dell’altro: in una parola, della 
libertà e sacralità della sua vita. 

ROBERTO TOMMASI
preside e

docente ordinario di Filosofia
Facoltà teologica del Triveneto

4 Cf. M. HEIDEGGER, Dell’essenza della verità, in ID., Segnavia, Adelphi, Milano 1987. 
Si vedano anche R. TOMMASI, La co-appartenenza di verità e libertà in « Sein und Zeit » di 
Martin Heidegger, in Studia patavina 54 (2007) 163-188; ID., Radici antropologiche della 
libertà religiosa, in Credere oggi 6/2012 in partic. 45-47.

5 V. SOLOV’ËV, I principi filosofici della conoscenza integrale, in ID., La conoscenza inte-
grale, La Casa di Matriona, Milano 1998, 34.

02-Tommasi nuovo.indd   17 06/04/2016   11:28:48


