
StPat 61 (2014) 563-587
EDITORIALE

ISTANZE DELL’UMANESIMO

Con il focus di questo numero dedicato a Umanesimo e dignità della 
persona umana la nostra rivista, espressione della Facoltà teologica del 
Triveneto, risponde all’invito del Comitato preparatorio del quinto Con-
vegno ecclesiale nazionale dal titolo In Gesú Cristo il nuovo umanesimo 
(Firenze, 9-13 novembre 2015) 1 offrendo un contributo alla comune ri-
flessione. Nel focus il tema viene approfondito prevalentemente in chiave 
filosofica e teologica, indagando la correlazione tra umanesimo e dignità 
della persona umana al fine di verificare se e come sia possibile ridare 
un senso minimamente condivisibile alla parola « umanesimo ». Il presente 
editoriale intende indicare l’orizzonte entro cui è possibile collocare i 
singoli contributi del focus.

1. Ricchezza e problematicità della questione « umanesimo »

Il proposito della chiesa italiana di mettere a tema la questione di un 
nuovo umanesimo, nuovo in quanto riferito all’uomo in Cristo, ci sembra 
un atto importante e coraggioso che – data la problematicità intrinseca di 
ciò che chiama in causa, ovvero la questione dell’umanità dell’umano – 
richiede di essere affrontato in maniera aperta, critica e competente. 

L’importanza del gesto è tale perché sotteso a esso vi è la questione 
capitale del rispetto e della dignità dell’umano, questione che oggi incro-
cia le complesse problematiche generate dai nuovi e pluriformi contesti 
spesso segnati da forme di meticciato di popoli, culture e civiltà ove con-
vivono variamente diversificati stili di vita, cosmovisioni e antropovisioni, 
nonché dalle opportunità sempre bisognose di discernimento personale e 
comunitario offerte dai veloci e portentosi progressi di scienza e tecnica 
e del loro complesso intreccio che a molti sembrano in grado di segnare 
profondamente (se non di cambiare radicalmente) la condizione dell’uomo 
nel mondo, secondo alcuni fino a ridurlo a natura e fino, secondo altri, a 

1 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA. COMITATO PREPARATORIO DEL 5° CONVEGNO 
ECCLESIALE NAZIONALE, Invito al Convegno, Roma, 11 ottobre 2013.

01-Tommasi (Editoriale).indd   563 24/11/2014   08:38:08



564 StPat 61 (2014) 3

far parlare di post-umano (il che mette in discussione la cosiddetta sacertà 
della natura e della vita) 2. 

Il coraggio che esso richiede dipende dal fatto che « umanesimo », sia 
da un punto di vista storico che teoretico, non ha avuto e non ha piú 
un significato univoco e condiviso. Ciò chiede un’attenta disamina che 
non può ignorare la cosiddetta crisi del soggetto moderno e le complesse 
questioni oggi legate al profilo dell’identità personale 3.

Sopra tutto resta il fatto che la questione antropologica, sottesa al 
dibattito su ciò che è « umanesimo », non è un elemento accidentale e 
transeunte, ma la condizione radicale e permanente dell’umano che, come 
tale, è una questione aperta e continuamente da pensare 4. 

2 Il tema del post-umano, che per alcuni appartiene ancora alla fantascienza e che 
per altri invece si affaccia prepotente alla scena della realtà, va oggi assumendo un rilievo 
sempre maggiore. Le tecnologie che preparano l’avvento del post-umano (dalla genomi-
ca alla robotica, dall’informatica alle nanotecnologie) costruite dall’uomo come propri 
strumenti retroagiscono sull’uomo stesso, sia nel suo carattere di individuo che nella sua 
condizione sociale e di gruppo, trasformandolo in un vivente in cui la parte biologica e 
la parte tecnologica convivono piú o meno felicemente. Questa trasformazione è molto 
piú visibile oggi che in passato e ciò evidenzia vieppiú come l’uomo sia una creatura 
in continuo divenire. La trasformazione viene via via assumendo un carattere volontario 
e programmatico ed è diretta da due ordini di finalità: da una parte terapeutiche (per 
recuperare in tutto o in parte le facoltà compromesse o per rimediare a patologie piú o 
meno gravi), dall’altra migliorative (per potenziare e accrescere le facoltà naturali o per 
generare capacità inedite). Propriamente gli scenari del post-umano si aprono a livello 
del secondo ordine di finalità, dove gli effetti migliorativi riguardano sia l’individuo che 
la specie (quando sono ottenuti attraverso la manipolazione del genoma). Va da sé che 
queste prospettive coinvolgono e stravolgono molti concetti sull’uomo e la realtà che la 
tradizione ci ha consegnato.

3 Per un primo approccio alla complessa problematica dell’identità personale 
cf. R. TOMMASI, La costruzione dell’identità personale tra natura e cultura, in Rivista di 
teologia dell’evangelizzazione 1 (2012) 183-200.

4 Meriterebbe qui una riflessione specifica lo statuto di grandezza e fragilità di 
questo pensare che, per altro, caratterizza da cima a fondo l’umano. Per metterci sulla 
via di cogliere qualcosa dell’importanza della questione bastino queste affermazioni di 
Massimo Cacciari: « Il sentire è proprio di tutti i viventi, ed è in sé sempre alethés; la 
sensazione è ciò che è, è il suo stesso accadere incontestabile. La diánoia, invece, è vera 
soltanto quando il suo discorso esprime effettivamente le connessioni che intercorrono 
tra gli enti considerati. Il sentire è, inoltre, un páthema che ci si impone; non possiamo 
evitare di esserne colpiti. Il noeîn appare, sotto questo profilo, il suo opposto: esso sta in 
nostro potere. L’anima pensa quando vuole (ARISTOTELE, De anima 417 b 24-25). Pensare 
è il nostro agire per eccellenza. Libertà significa pensare, dirà Hegel. In ciò si esprime 
il télos dell’intero discorso: salvare l’idea che il pensare possa, che esso si colleghi, sí, al 
campo « animale » della sensazione, ma da signore, cosí da non subirlo, ma da servirsene. 
La psicologia nasce sotto questo segno, e secondo questa idea regolativa essa si sviluppa 
fino alla « crisi dei fondamenti » tra Ottocento e Novecento. Ma tale segno, a saperlo 

01-Tommasi (Editoriale).indd   564 24/11/2014   08:38:08



565Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

Tutto questo porta a ri-pensare il senso della parola « umanesimo » e 
a ritenere che la risposta alla questione antropologica che essa evoca vada 
nella linea del pensare l’identità aperta dell’umano e non nella semplice 
riproposizione delle motivazioni classiche dell’umanesimo, né nel limitarsi 
a criticare dall’esterno le interpretazioni e le applicazioni degli sviluppi 
scientifici e tecnologici sottolineando le loro conseguenze negative e peri-
colose. In questo senso i cambiamenti che caratterizzano la nostra epoca 
non possono e non devono essere arrestati e neutralizzati: hanno però da 
essere governati in senso favorevole all’uomo e alla sua dignità 5. 

In ciò le religioni hanno una parte importante. Infatti è nella misura 
in cui, incontrandosi tra loro e dialogando con tutti, sapranno alimenta-
re e sostenere questo sforzo che esse – in primis il cristianesimo con la 
particolarissima posizione che in esso riveste l’umano – saranno fedeli alla 
loro missione e ritroveranno quel ruolo di promo zione dell’uomo, della 
sua intelligenza e della sua libertà che negli ultimi secoli sembravano aver 
perduto a seguito dell’acuirsi dell’infausta e fuorviante contrapposizione 
tra uomo e Dio 6. 

Quanto detto, in fondo, sta a dire che nel momento attuale, in cui 
i valori di libertà e di uguaglianza di possibilità scuotono il pianeta, si 

interpretare, si presenta già in sé, ab origine, « in crisi », costitutivamente aporetico, e cioè 
aperto al diaporeîn (apertura che l’epoca della « decostruzione », nella sua impazienza per 
le novitates, tende sempre a ignorare, a rimuovere o a cancellare) » (M. CACCIARI, Labirinto 
filosofico, Adelphi, Milano 2014, 180-181).

5 Cf. C. RUINI, Nuovi segni dei tempi. Le sorti della fede nell’età dei mutamenti, Mon-
dadori, Milano 2005, 81-82. 

6 L’acutizzazione non necessaria ma storicamente evidente di questa contrapposizione, 
che fa la sua comparsa nel mondo con il serpente genesiaco, maestro del sospetto che ha 
instillato nell’uomo e nella donna l’immaginazione che l’altro (Dio in primis, ma anche la 
sua immagine ossia l’altro uomo) rappresenti un essere invidioso e pericoloso, s’intreccia con 
il percorso della cosiddetta secolarizzazione (o « sdivinizzazione »: cf. M. HEIDEGGER, L’epoca 
dell’immagine del mondo, in ID., Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze 1986, 72-73). Su 
questo fenomeno la discussione è tuttora aperta. Qui interessa sottolineare da un lato come 
i processi di secolarizzazione siano originariamente legati alle complesse vicende teoriche e 
pratiche della accezione autoreferenziale dell’autonomia del soggetto sviluppatasi in epoca 
moderna, dall’altro alle concezioni assolutistiche della divina onnipotenza proliferate in certe 
teologie e filosofie di stampo nominalistico e trapassate nell’immaginario moderno (si pensi 
al « genio maligno » di Cartesio e alle ambiguità del sacro che questa visione sottende). Sono 
questi fattori che in molti casi hanno propiziato la distanziazione dalla rappresentazione di 
un Dio che non favoriva ma reprimeva la libertà dell’uomo e a cui si riconosceva il diritto 
di comandare anche ciò che non è vero e non è giusto. E una tale distanziazione era sentita 
come un atto di autoaffermazione umana (cf. W. KASPER, Il Dio di Gesú Cristo, Queriniana, 
Brescia 1984, 29). Il concetto di autonomia dell’uomo, per altro, non è una scoperta propria 
dell’epoca moderna, ma rappresenta una delle importanti acquisizioni maturate grazie alla 
riflessione sull’uomo propiziata dal cristianesimo.

01-Tommasi (Editoriale).indd   565 24/11/2014   08:38:08



566 StPat 61 (2014) 3

fa sentire l’esigenza di un umanesimo universalista o, per dirla con Julia 
Kristeva, multiversale 7.

2. L’istanza originaria dell’umanesimo

Il giudizio sull’« umanesimo » è, nell’insieme, assai complesso e con-
troverso e questo rivela già qualcosa del volto problematico di questo 
fenomeno.

Con « umanesimo » in senso generico si suole indicare ogni indirizzo 
di pensiero che intende valorizzare l’uomo nelle sue genuine prerogative. 
O, altrimenti detto, che si preoccupa che l’uomo divenga libero per la sua 
propria umanità e trovi in ciò la sua dignità rifuggendo dall’in-umano. 

Sia il primo umanesimo (quello romano), sia tutte le altre forme di 
umanesimo che si sono via via affermate, presuppongono come evidente 
un’essenza universale dell’uomo. Anche solo una loro veloce rassegna 
lascierebbe capire che se per umanesimo si intende in generale la pre-
occupazione che l’uomo diventi libero per la sua umanità e trovi in ciò 
la sua dignità, allora gli umanesimi sono tanti e diversi a seconda della 
concezione di « libertà » e « natura » dell’uomo e delle diverse vie percorse 
per la sua realizzazione. Una tale determinazione dell’essenza dell’uomo in 
molti casi fa riferimento alla visione mutuata da Aristotele e variamente 
interpretata fino ai nostri giorni, secondo cui l’uomo – nella sua essen-
za – sarebbe animal rationalis (traduzione latina del greco 

). Heidegger ha le sue buone ragioni quando, in proposito, dice che 
siffatte determinazioni dell’essenza dell’uomo lo pensano a partire dalla 
sua animalitas e non in direzione della sua humanitas e che, in linea di 
principio, non si pensa all’homo animalis solo quando si pone il corpo 
biologico e vivente come punto zero per la sua comprensione, ma anche 
quando l’anima è posta come animus sive mens, e quindi come soggetto, 
come spirito, come persona 8.

Di fronte a tutto questo ci si chiede se, finché consideriamo l’uomo 
come un essere vivente tra gli altri che si distingue rispetto alle piante, 
agli animali e a Dio (ovvero lo comprendiamo decidendo anticipatamente 
che l’essenza della sua umanità dimori nella dimensione dell’animalitas), 

7 Cf. J. KRISTEVA, Osare l’umanesimo, in Il Regno-Documenti 9 (2011) 314-320.
8 M. HEIDEGGER, Lettera sull’« umanismo », in ID., Segnavia, Adelphi, Milano 1987, 277. 

Sul problema del rapporto anima-corpo torneremo piú avanti: ciò che per ora è importante 
comprendere è che, oltre ogni concezione dualistica, è il corpo stesso a imporre il problema 
dell’anima (e viceversa).

01-Tommasi (Editoriale).indd   566 24/11/2014   08:38:08



567Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

siamo sulla via giusta per portare alla luce la sua essenza, ovvero – senza 
cadere nella riduzione concettualistica e astratta operata dall’essenzialismo 
razionalistico – il riferimento alla verità dell’essere ove risiede la dignità 
della sua umanità.

Va riconosciuto che in molte delle visioni di uomo operanti nei diversi 
umanesimi, nonostante il loro spessore teorico, l’essenza dell’uomo è pen-
sata e stimata troppo poveramente perché non è pensata in quella prove-
nienza essenziale (inizio) che per l’umanità resta sempre futuro essenziale 
(compimento), ovvero nella verità dell’essere che è sempre correlazione 
di svelatezza e nascondimento. Questo però non ne decreta l’invalidità e 
indica piuttosto che l’essenza problematica dell’umanesimo che qui viene 
in luce conduce a pensare piú originariamente l’essenza dell’uomo 9. Si 
tratta di un pensare il cui agire riguarda il riferimento dell’essere all’uomo 
e dell’uomo all’essere nel quale l’uomo viene ricondotto alla sua essenza, 
cioè al riferimento all’essere che gli è costitutivo. In questo l’uomo diventa 
umano e l’« umanesimo » viene a consistere nel curarsi che l’uomo sia uma-
no e non non-umano (« in-umano »), cioè al di fuori della propria essenza 
dove l’umanità dell’uomo riposa nel suo riferimento all’essere 10.

Lo stare costitutivo dell’uomo in questo riferimento all’essere è la sua 
« e-sistenza » intesa nel senso secondo cui l’essenza dell’uomo è la sua 
esistenza 11. Di e-sistenza in questo significato si può e si deve parlare solo 
in relazione all’essenza dell’uomo, cioè solo in riferimento al modo umano 
di essere, differente dalla « semplice-presenza » che caratterizza la sussi-
stenza degli enti non-umani (cose e viventi). Due indicazioni della Lettera 
sull’umanismo ci aiutano a pensare in questa direzione. La prima concerne 
la cosiddetta « differenza antropologica » e sottolinea come e-sistenza non 
può mai essere pensata come una specie particolare tra le altre specie 
di esseri viventi dato che l’uomo è destinato a pensare l’essenza del suo 
essere e non solo a raccontare storie naturali e storiche sulla sua costi-
tuzione e attività: anche quanto di animalitas si attribuisce giustamente 

9 Si tratta di comprendere che qui è in gioco il senso profondo di ciò che chiamia-
mo pensare il quale costituisce un aspetto fondamentale dell’essenza dell’uomo, cioè del 
suo riferimento all’essere. Il rigore del pensiero non consiste semplicemente nell’esattezza 
tecnico-teoretica dei concetti (come avviene quando, nei vari umanesimi, si crede o si è 
creduto di aver spiegato filosoficamente o scientificamente l’umano con argomentazioni o 
fondazioni e financo asserendo che in esso vi è qualcosa di inspiegabile), ma riposa nel 
fatto che il dire rimane puramente nell’elemento della verità dell’essere, la quale è gioco 
di svelamento/nascondimento (cf. HEIDEGGER, Lettera sull’« umanismo », cit., 269; come 
controcanto: H.U VON BALTHASAR, Verità del mondo, Jaca Book, Milano 1989, da leggere 
in uno con gli altri due volumi della Teo-logica: Verità di Dio e Lo spirito della verità).

10 HEIDEGGER, Lettera sull’« umanismo », cit., 273.
11 Ibid., 278ss.; M. HEIDEGGER, Essere e tempo, Longanesi & C., Milano 2005, 60.

01-Tommasi (Editoriale).indd   567 24/11/2014   08:38:09



568 StPat 61 (2014) 3

all’uomo per averlo paragonato all’animale si fonda infatti a sua volta 
sull’essenza dell’e-sistenza 12. La seconda richiama la necessità di pensare 
che l’e-sistenza, cosí intesa, non si identifica con il concetto tradizionale di 
existentia che significa « realtà », ovvero semplice-presenza, a differenza di 
essentia intesa come « possibilità ». Ancor meno si intende con e-sistenza 
l’« oggetto » (Gegenstand) come realtà del reale (secondo la dizione venu-
tasi affermando nel XVIII secolo). S’intende piuttosto quell’evento per cui 
l’uomo vivente, nel suo modo di essere – qui e ora – apertura dell’essere, 
dispiega la sua essenza in quanto il suo è l’estatico stare-dentro la verità 
dell’essere mediante i suoi atti fondamentali (sentire, pensare, agire) 13. 
Con ciò è in gioco il senso e il significato di ciò che è realtà, compreso 
a partire dall’evenemenzialità del « possibile » 14. 

Ma in che cosa consiste questa correlazione all’essere, cosí importante 
per cogliere l’essenza dell’uomo? E come pensarla?

3. Per una fenomenologia dell’atto dell’e-sistenza

L’e-sistenza, modo di essere dell’uomo a differenza del modo di essere 
degli enti non-umani, è atto, evento, correlazione. Addentrarsi nella sua 
comprensione significa portare in luce, mediante il , la costellazione 

12 Cf. Ibid., 277. Il filosofo della Foresta Nera spiega la cosa con alcune sottolineature: 
« Il corpo dell’uomo è qualcosa di essenzialmen te altro da un or ganismo animale. L’errore 
del biologismo non è ancora superato per il fatto che alla corporeità del l’uomo si aggiunge 
l’anima, all’anima lo spirito, e allo spirito l’esi stentivo, e per il fatto che si predic a piú 
forte che mai l’alto valore dello spirito, per poi far ricadere tutto nell’esperienza vissuta 
del la vita mettendo in guardia dal pensiero che con i suoi concetti rigidi distruggerebbe 
il flusso della vita, e dal pensiero dell’essere che detur perebbe l’esistenza. Il fatto che la 
fisiologia e la chimica fi siologica possano indagare sul l’uomo come organismo dal punto di 
vista delle scienze naturali, non è una prova che l’es senza dell’uomo stia nell’ “organico”, 
cioè nel corpo come è spiegato scientifica mente. Questa opinione non vale piú dell’altra 
secondo la quale l’essenza della natura sarebbe rac chiusa nell’energia atomica. Potrebbe 
essere che la natura occulti la sua propria essenza proprio in quell’aspetto che essa offre 
alla dominazione tecnica da parte dell’uomo. Cosí come l’essenza del l’uomo non consiste 
nell’essere un organismo animale, altresí questa in sufficiente determinazione dell’uomo non 
può essere eliminata o corretta con la semplice attribuzione all’uomo di un’anima im mortale 
o della facoltà della ragione o del carattere della persona. In ognuno di questi casi l’essenza 
è trascurata, e precisamente sul fondamen to del medesimo progetto metafisico. Ciò che 
l’uomo è, ovvero, nel linguaggio tradizionale della metafisica, l’“essenza” dell’uomo, riposa 
nella sua e-si stenza » (Ibid., 277-278).

13 Ibid., 278.
14 Circa il senso di « possibile » / « possibilità » secondo M. Heidegger cf. R. TOMMASI, 

« Essere e tempo » di Martin Heidegger in Italia (1928-1948), Glossa, Milano 1991, 217-223.

01-Tommasi (Editoriale).indd   568 24/11/2014   08:38:09



569Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

dei caratteri fondamentali di tale atto. Qui cercheremo di farlo sinteti-
camente evidenziando, attraverso una serie di iniziali indicazioni fenome-
nologiche 15, i caratteri fondamentali della struttura di questo atto. Essa 
risulterà una struttura aperta che consiste nella complessa correlazione 
di questi caratteri, i quali sono se stessi solo nella correlazione stessa 
mentre la stessa correlazione accade a sua volta per l’essere se stesso 
di ciascun carattere. I caratteri che individueremo non sono proprietà 
semplicemente-presenti di un ente semplicemente-presente, ma sono le 
possibili maniere di essere (ogni suo essere-cosí è primariamente « esse-
re ») dell’essere-uomo.

3.1 Struttura originaria 

Con il termine e-sistenza che riguarda l’effettiva e storica disposizione 
di sé da parte dell’esserci al ludiamo all’atto del soggetto umano inteso quale 
« essere-nel-mondo » e « identità aperta » per cui esso diviene autenticamente 
se stesso nel momento in cui con la decisione della sua libertà che si espri me 
nell’apertura del senti re, del fare e del sapere si accoglie come pro veniente 
da altro oltre che da sé, appropriandosi di se stesso nel pro-gettarsi secondo 
le sue piú pro prie possibilità in relazione a se stesso e all’altro. Con ciò 
e-sistenza – intesa come gioco di apertura intenzionale e alterità of ferentesi 16 – 
nomina l’atto della determinazione di ciò che l’uomo è nella verità dell’es sere 
e insieme lo mostra come causa intenzionale del suo agire 17. 

In questo viene alla luce la correlazione originaria di essere e uomo 
che cerchiamo, perché ciò significa che l’uomo è in quanto e-siste, ovvero 
che l’e-sistenza dell’uomo è la sua « sostanza » (quest’ultima intesa in un 
senso « relazionale » e « diveniente », in parte rinnovato rispetto al signifi-

15 Quelle che seguono sono indicazioni iniziali che sono più ampiamente sviluppate 
nel nostro breve saggio: R. TOMMASI, La fragilità dell’esistenza umana, in G. DEL MISSIER 
(cur.), Vulnerabile e preziosa. Riflessioni sulla famiglia in situazione di fragilità, Edizioni 
Messaggero-Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2014, 187-223.

16 La fenomenologia di origine husserliana, con i suoi molteplici tornanti, risulta assai 
istruttiva al fine di cogliere questa correlazione originaria e il suo carattere insieme « inten-
zionale » (il movimento dal « soggetto » all’« altro ») e « controintenzionale » (il movimento 
dall’« altro » al « soggetto »). Se però in Husserl l’intenzionalità dice anzitutto il carattere 
della coscienza, nella nostra impostazione i due caratteri riguardano l’esistenza nell’effettività 
del suo accadere.

17 Cf. E. HUSSERL, Esperienza e giudizio, Bompiani, Milano 1995, 53ss.; HEIDEGGER, 
Essere e tempo, cit., 60; ID., Lettera sull’« umanismo », cit., 278ss.; L. PAREYSON, Esistenza e 
perso na, Il melangolo, Ge nova 2002; P. RICOEUR, Sé come un altro, Jaca Book, Milano 1993; 
R. TOMMASI, La forma religiosa del senso. Al crocevia di filosofia, religione e cristianesi mo, 
Edizioni Messaggero - Facoltà teologica del Triveneto, Padova 2009, 439-441.

01-Tommasi (Editoriale).indd   569 24/11/2014   08:38:09



570 StPat 61 (2014) 3

cato tradizionale di  18): e-sistendo cosí egli è se stesso e custodisce la 
verità dell’essere dove, nella luce dell’essere, l’ente appare come quell’ente 
che è. 

La struttura dell’e-sistenza è dunque radicalmente estatica, aperta per-
ché riferita continuamente – nel suo provenire e nel suo tendere – all’altro 
da sé. Se e come questo « altro » appaia, se e come Dio e il sacro, la storia 
e la natura (ovvero tutto ciò che è correlativo all’uomo in quanto e-sisten-
za) – nel loro realismo – entrino nella radura dell’essere, si presentino e 
si assentino, non è l’uomo a deciderlo, perché l’avvento dell’essere riposa 
nel darsi dell’essere stesso: l’« altro » si dà da sé, indeducibilmente dall’e-
sistenza umana, ma è soltanto per essa che entra nell’apparire, ovvero in 
quella « manifestazione » che è la verità dell’essere. L’uomo ha da trovare 
la modalità conveniente alla sua essenza che corrisponde a questo, ovvero 
alla « vocazione » di essere/divenire se stesso in quanto e-statica apertura 
all’altro e alla verità dell’essere che lo determina determinando il darsi 
dell’essere stesso 19. L’uomo non è in grado di produrre tutto ciò da sé; lo 
scopre in se stesso, alla radice della sua libertà di e-sistere, che – essendo 
se stessa – si rivela una iniziativa iniziata altrove che volendosi nel gioco 
della relazione con « altri » se li appropria lasciandoli essere se stessi 20. In 
ciò l’atto dell’e-sistenza è rapporto con l’essere nel riconoscersi come pura 
possibilità di questo rapporto 21.

3.2 Effettività/storicità

L’atto dell’e-sistenza è corporeo-spirituale e accade nelle trame tem-
porali della effettività della vita dove l’ap pello dell’al tro, che è incontro/
coinvolgimento con esso nella pluralità delle « forme » indeducibili del suo 
apparire, concorre a formare la coscienza di ciò che si è e di ciò che è 

18 Cf. C. VIGNA, Sostanza e relazione. Una aporetica della persona, in AA.VV., L’idea di 
persona, Vita e Pensiero, Milano 1996, 175-203.

19 Cf. HEIDEGGER, Lettera sull’« umanismo », cit., 283-284.
20 Secondo Robert Spaemann la libertà della perso na è di essere libera dalla propria 

natura: essa ha questa natura ma non è questa natura e si può rap portare liberamente a 
essa, anche se non può farlo da se stessa, ma solo attraverso l’incontro con l’altro: « Solo 
l’apprezzamento dell’essere-se-stesso altrui, in quanto riconoscimento, giustizia, amore, ci 
con sente quella distanza da noi stessi, quell’auto-appropriazione che è costitutiva delle 
persone, dunque la libertà da noi stessi. Questa libertà si sperimenta come dono » (R. SPAE-
MANN, Persone. Sulla differenza tra « qualcosa » e « qualcuno », Laterza, Roma-Bari 2005, 209). 
Cf. M. HEIDEGGER, Dell’essenza della verità, in ID., Segnavia, cit., 133-157.

21 Cf. N. ABBAGNANO, La struttura dell’esistenza, in ID., Scritti esistenzialisti, Utet, 
Torino 1988, 89-104.

01-Tommasi (Editoriale).indd   570 24/11/2014   08:38:09



571Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

l’altro 22. Questo non accade in una maniera total mente determi nistica, ma 
in un atto consapevole e dunque relativamente autonomo che si dà e si 
manife sta nella coappartenenza di verità e libertà del l’e-sistere effettivo che 
caratterizza ogni e-sistente nella sua singolare universalità e che costituisce 
la storicità dell’e-sistenza che può essere pensata analizzando l’intrecciarsi 
delle sue dimensioni coessenziali e concostitutive.

La prima dimensione essenziale in cui si manifesta l’effettività/
storicità dell’e-sistenza è il suo divenire, gioco originario del dynámei e 
dell’energeíai che genera il progressivo sviluppo della vita dalla nascita 
alla morte.

Nel nostro caso non si tratta però di un divenire qualsiasi, ma del 
divenire del proprium umano, ov vero del l’e-sistenza corporeo-spirituale, se-
gnato da cima a fondo dalla temporalità (seconda dimensione). Il passato, 
il presente e il futuro come noi li conosciamo convenzionalmente nasco-
no infatti dalle tre modalità estatiche con cui siamo/attuiamo l’apertura 
e-sistenziale/coscienziale che ci caratterizza: l’aver-da-essere, l’essere-pre-
sente e l’essere-stato che, nella loro circolarità, costituiscono la tempora-
lità dell’e-sistenza. Nella conco stitutività delle tre estasi vi è un primato 
del futuro: il pre sente è tale per la costante e istantanea apertura alle e 
l’at tualizzazione delle possibil ità future, che avviene sul fondamento del 
pas sato, il quale è però sempre l’esser stato di un pre sente che si è a sua 
volta realizzato per la sua apertura al futuro (aver da essere) 23. In altri 
termi ni attraverso la mediazione del presente (istante) il passato (che vive 
nella memoria e nel racconto) è sempre passato-di-un-futuro e il fu turo 
(che è percepito dall’apertura presente dell’attesa quale essere in-vi sta-
di) è sempre, ma in modo secondario, futuro di un passato. Una tale 
struttura tem porale accom pagna, come condizione di possibilità, il darsi 

22 Con ciò alludiamo al fatto che la « coscienza » quale « coscienza-di » – e la distin-
zione soggetto/oggetto che questa istituisce a partire dall’unità di correlazione/apertura 
dell’atto dell’e-sistere che in questo mostra il proprio carattere di originarietà rispetto a 
essa e alle differenziazioni che la caratterizzano – accade alla e per la struttura originaria 
dell’e-sistenza effettiva che, come tale, la precede quale struttura unitaria dell’essere-nel-
mondo (cf. par. 3.3). Essa si accende sul piano della correlazione pre-intenzionale all’essere 
(precomprensione dell’essere) e si sviluppa mediante l’apertura intenzionale del sentire, 
dell’agire e del pensare.

23 Cf. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., 46: « Solo un ente che nel suo essere sia essen-
zialmente AD-VENIENTE, cosicché, libero per la propria morte, possa, infrangendosi in essa, 
lasciarsi rigettare nel proprio Ci effettivo; cioè solo un ente che, in quanto ad-veniente, 
sia cooriginariamente ESSENTE-STATO, può, tramandando a se stesso la possibilità ereditata, 
assumere il proprio essere-gettato ed essere, nell’ATTIMO, per “il suo tempo”. Solo una 
temporalità autentica, che è nel contempo finita, rende possibile qualcosa come un destino, 
cioè una storicità autentica ».

01-Tommasi (Editoriale).indd   571 24/11/2014   08:38:09



572 StPat 61 (2014) 3

di ogni atto umano affettivo, pratico e teo rico e ogni sua oggettivazione 
espressiva e pubblica ed è alla radice della concezione ordinaria e pub-
blica del tempo. 

La costituzione temporale dell’e-sistenza, cosí configurata, accade per 
la dia lettica della libertà e della decisione effettive che sono intrinseche 
al vivere di colui che sente, pensa e agisce (terza dimensione). Il futuro 
infatti non si presenta mai in modo determinato o alla maniera di una 
semplice-presenza, ma è sempre costituito da una molteplicità di possibili-
tà introdotte nell’effettività dall’alternativa della scelta istantanea: l’atto del 
sé è cioè necessariamente e a un tempo possibilità d’essere e possibilità 
di non essere, è decisione di sé come un tutto, poiché è decisione nei 
confronti dell’istanza trascendente che lo autorizza. Il punto è che tra i 
due aspetti esiste una correlazione: l’uomo non ha una libertà, ma è il 
soggetto della libertà, poiché l’istanza che lo obbliga a una totalizzazione 
di sé non solo apre lo spazio della sua decisione, ma la rivendica come 
atto libero del sé che riguarda questa istanza stessa. In questo senso la 
decisionalità incombe all’esserci e perciò anche il non agire diventa esso 
stesso un’azione. Agere sequitur esse non significa dunque soltanto che 
l’agire si modella sull’essere, ma anche che l’e-sistenza umana non può 
essere se stessa sen za agire (di cui il pensare rappresenta una forma alta e 
tipica) 24. In questo senso ciò che istituisce la temporalità e la stori cità non 
sono semplicemente le decisioni-scelte attua li, ma – piú radicalmente – la 
decisionalità, ovvero l’es ser posto nella situazione di non poter non deci-
dere. La decisionalità (il dover decidere) trascende cosí l’e-sistenza uma na 
cui pure immane: il suo « esser-gettata » come liber tà donata e « iniziativa 
iniziata » 25 si evidenzia nel fat to che noi siamo libe ri di decidere senza aver 

24 Il significato e l’importanza dell’agire per la comprensione dell’umano è stato messo 
in luce in modo quanto mai inte ressante da Maurice Blondel nel suo capolavoro L’azione 
del 1893. Egli si è interrogato sulla « questione vitale », cioè l’impraticabile e necessario 
compimento dell’aspirazione infinita dell’uo mo che si dà nell’azione. Si è cosí concentrato 
sull’azione uma na quale inevitabile soluzione dell’inadeguazione tra ciò che je suis e ciò che 
je veux être. In questo senso l’azione appare a Blondel come l’alveo vitale del desiderio 
umano, dove si realizza singolar mente l’impasse umanamente in superabile dell’insufficienza 
dell’azione a fronte del desiderio sempre ulteriore che si segnala come originario nel de-
terminismo dell’azione stessa. Per approfondire: G. MAZZOCATO, Il destino della persona. 
Azione, desiderio e libertà se condo M. Blondel, in J. PÉREZ-SOBA-E. STEFANYAN, L’azione fonte 
di novità. Teoria dell’azione e compimento del la persona: ermeneuti che a confronto, Cantagalli, 
Siena 2010, 125-156; TOMMASI, La forma religiosa del sen so, cit., 308-347.

25 Utilizziamo il termine « essere gettato » (materialmente introdotto da Heidegger per 
indicare lo stato – reso manifesto dalla « situazione emotiva » – in cui l’Esserci, nella sua 
fatticità, si trova a essere e in cui è all’oscuro circa la sua pro venienza e la sua destinazione: 
cf. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., parr. 29, 31, 38, 58, 68b) per esprimere la condizio ne per 

01-Tommasi (Editoriale).indd   572 24/11/2014   08:38:09



573Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

scelto di esser liberi e perciò non potendo sottrarci alla decisionali tà 26: da 
una parte l’inizio che libera il corpo e la mente (intelligenza e volontà) e 
li rivolge a se stessi e all’essente ci appartiene cioè senza appartenerci e 
si manifesta in ogni intellezione e decisione come ciò che non è in nostro 
potere decidere; dall’altra c’è intellezione, decisione e azione solo laddove 
c’è soggetto e movimento umano orientato al senso che viene riconosciuto 
nel fenomeno della manifestazione. 

Il futuro, il presente e il passato accadono all’e-sisten za non solo a 
procedere da essa stessa e dalle sue libere attuazioni e manifestazioni, ma 
anche e insieme – come abbiamo visto – a quelle da « altri » e da possibili-
tà date. Sono cioè possibili per l’essere-nel-mondo/essere-con-e-per-altri che 
caratterizza l’e-sistenza. La temporalità e la storicità, in questo senso, sono 
un intrecciarsi delle mie possibi lità e di quelle che mi sono offerte da al tri 
(Dio, l’altra persona, la moltitudine, la natura e la cultura (quarto aspetto). 
La di stensione tempo rale e la sto ricità appaiono cosí come lo spazio per 
l’acco glienza dell’Altro, spazio per il riconoscimento, la comunicazione e il 
dialogo anche nel loro significato drammatico (le ten sioni e i conflitti) e di 
« conversione » (colpa e perdono, morte e speranza), che si rea lizza grazie al 
lin guaggio e alle diverse istituzioni dell’e-sistenza quali la fami glia, le religioni, 
lo stato, le di verse scienze e arti, le im prese economiche, politiche ecc. 

cui ogni esistenza umana si trova posta nell’essere in una certa specifica condizione, che non 
dipende da lei e che la caratterizza da cima a fondo. La libertà umana e la decisionalità in 
cui essa si esprime e si determina, libertà che si attua nella relazione con se stessi e con gli 
altri, è parte integrante di questa condizione. Con L. Pareyson crediamo di poterla spiegare 
come « iniziativa iniziata e consenso a un dono » (cf. L. PAREYSON, Libertà e situazione, in On-
tologia della libertà. Il male e la sofferenza, Einaudi, To rino 1995, 15-17; anche: L. PAREYSON, 
Situazione e libertà, in Esistenza e persona, Il melangolo, Genova 2002, 215-230).

26 È ancora Blondel a illuminarci in modo singolare su questo punto quando, mediante 
constatazioni antinomiche, in daga quello che è l’azione. Punto di partenza è la constatazione 
del fallimento dell’azione voluta: io voglio, ma non ho voluto volere; inoltre non riesco 
mai a realizzare veramente ciò che sinceramente voglio e sono costituzionalmen te incapace 
di disfare ciò che ho fatto. Sembra dunque impossibile trovare l’adeguazione fra volontà 
vo lente e volon tà voluta. Entrambe le possibilità di decisione (sia la possibilità di gettarsi 
nel Nulla, sia quella che la volontà trovi in un Qualcosa la sua realizzazione) sono chiuse 
e la dinamica della volontà sembra prigioniera di un conflitto non ri solvibile. In una sorta 
di « riflessione seconda » Blondel scopre però che io constato queste difficoltà perché ten-
do al non con traddittorio, al non fallimento. E inoltre quel qualcosa che pur si presenta 
inadeguato, non è però nulla. La dialetticità di questi due momenti porta cosí all’« unico 
necessa rio », a quel necessario che unicamente permette l’a deguazione. E questo perché il 
conflitto della volontà, non risolvibile teoreticamente, conduce tuttavia alla scoperta che al 
fondo della mia volontà si trova una realtà che è piú di me stesso. È il « totalmente altro » 
che, in quanto tra scendente, mi costituisce in maniera immanente nel mio agire e volere. 
Il filosofo francese lo definisce con un’espressione cri stiana alla quale però attribuisce un 
significato filosofico: « Unico necessario ».

01-Tommasi (Editoriale).indd   573 24/11/2014   08:38:09



574 StPat 61 (2014) 3

3.3 Essere-nel-mondo 

Da quanto detto emerge che l’e-sistenza umana accade di volta in 
volta in un singolo che non è ori ginariamente un « io puro » isolato da 
tutto il resto che attua e sperimenta se stesso nell’immanenza della propria 
coscienza. Egli è e attinge se stesso nel mentre è coinvolto nel tutto di 
un mondo umano che ha « in comune » con gli altri e che si costituisce 
per l’apertura dell’essere 27. Noi non ci tro viamo mai in un’autocoscienza 
chiusa nell’immanenza, che anzitutto è presso di sé e in un secondo tempo 
può uscire verso qualcosa d’altro. Piuttosto tro viamo noi stessi nell’unità 
di identità e dif ferenza, di attuazione di sé e di attuazione del mondo, 
coinvolti in una situazione dinamica di rapporti e con dizionamenti tra noi 
e ciò che è altro da noi 28. 

Il fenomeno fondamentale dell’autoesperienza umana – autorelazione 
ed eterorelazione a un tempo – consiste nel fatto che noi innanzitutto e 
per lo piú ci troviamo per cosí dire all’opera, coinvolti in una realtà fatta 
di cose, fatti e uomini: essi – « altro » rispetto a noi – influisco no su di noi 
come noi influiamo su di essi, concorrono a plasmare la nostra e-sistenza 
come noi a plasmare il loro essere e la loro realtà. Noi siamo relazione 
a essi in molti e vari modi e in questo ci sono aperte possibilità, ma ci 
sono anche imposte limitazioni. 

Il modo d’essere con cui l’e-sistenza è relazione con le cose è in 
radice differente da quello cui lo è con gli altri uomini: nel primo caso 
si tratta di un nesso di utilizzabilità, nel secondo di un legame segnato 
dalla corresponsabilità fatta di custodia e cura. Solo nel volgerci a ciò che 
è altro da noi e nell’accoglierlo in noi stessi lasciandolo essere se stesso 
(e dunque nel superamento del carattere totalitario dell’io e dell’alterità 
del l’altro) perveniamo al  nostro stesso essere 29. 

27 « [...] nell’espressione “essere-nel-mondo”, “mondo” non significa affatto l’ente ter-
reno in contrapposizione a quello celeste, né il “mondano” in opposizione allo “spirituale”. 
In quella determinazione “mondo” non significa affatto un ente e neppure un ambito 
dell’ente, ma l’apertura dell’essere. L’uomo è, ed è uomo, in quanto è colui che e-siste. 
Egli sta fuori nell’apertura dell’essere, la quale è come tale l’essere stesso che, in quanto 
getto, si è gettata e acquista a sé (erworfen) nella “cura” l’essenza dell’uomo. Gettato in tal 
modo, l’uomo sta “nell’”apertura dell’essere. “Mondo” è la radura dell’essere. “Mondo” è 
la radura dell’essere in cui l’uomo sta fuori a partire dalla sua essenza gettata » (HEIDEGGER, 
Lettera sull’« umanismo », cit., 301-302).

28 Cf. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., parr. 12-27. Heidegger (cf. pp. 73-74) ha colto 
che essere-nel-mondo è il fenome no unitario della costituzione dell’essere dell’Esserci ed è 
perciò differente dall’essere-semplicemente presente di una cosa corporea (come il corpo 
dell’uomo) dentro un’altra cosa semplicemente presente (come il mondo).

29 Si noti il riferimento all’intenzionalità della coscienza, centrale nella fenomenologia 
husserliana. Essa è il volgersi verso le cose stesse lasciandole essere se stesse nel momento in 

01-Tommasi (Editoriale).indd   574 24/11/2014   08:38:09



575Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

Con ciò non siamo solo oggetto del mondo ma, a un tempo, soggetto 
di esso. Nel senso che vi è « mondo » (Welt, a differenza dell’Umwelt o 
« ambiente » proprio dell’animale 30) solo in quanto e-sistendo lo accoglia-
mo, attuandolo e plasmandolo attivamente con il pensiero e l’azione. Se 
la conoscenza non è solo accogli mento passivo e richiede un confronto e 
una presa di posizione attiva che si esprime nel giudizio, anche la volontà 
e l’azione – specialmente il lavoro – sono un intervenire di nostra inizia-
tiva sulla realtà con correndo a determinarla e a plasmarne la forma. Cosí, 
mediante le opere che poniamo nel mondo con la nostra attività pratica e 
teorica, nel mentre plasmiamo ciò che ci è dato attuiamo e oggettiviamo i 
nostri pensieri e piani, le no stre mete e decisioni: nell’opera oggettiva, che 
è anche espressione incarnata e simbolo dell’e-sisten za umana, l’interiorità si 
manifesta nell’esteriorità del mondo e il mondo accade come mondo umano. 

Da quanto detto si evince che il mondo cosí come lo intendiamo qui 
si dà nell’esperienza che ne facciamo. Questa visione del « mondo » non 
pre suppone piú una rigida contrapposizione di soggetto e oggetto ma 
il feno meno unitario e correlativo dell’essere-nel-mondo e del mondo-
dell’-uomo. 

3.4 Spirito incarnato

Analizzando il fenomeno dell’e-sistenza ci accorgiamo che, nonostan-
te la complessità dell’atto che ci costituisce, prima di ogni molteplicità 
noi sperimentiamo noi stessi come una totalità concreta composta ma in 
qualche modo unificata e ci cogliamo come questo unico essere umano 
e-sistente, che chiamiamo « io » e costituisce il fenomeno dell’ipseità. Ne 
dà testimonianza l’unità complessa della coscienza nella quale non speri-
mentiamo soltanto gli atti spirituali del pensare e della decisione libera, 
né diventiamo coscienti soltanto di tutto il restante am bito di avvenimenti 
psichici, come sentimenti e disposizioni d’animo, impulsi e inclinazioni, 
ma ci sono date anche si tuazioni corporee, azioni e passioni. Colui che 
e-siste sperimenta tutto questo nell’unica e identica coscienza vis suta 
dell’io, nell’atto dell’essere manifesto di sé a se stesso nel momento in 
cui nel sentire, nel conoscere e nell’agire accoglie l’alte rità che inde-
ducibilmente gli si fa incontro. « Io » sono tutto questo 31. 

cui vengono accolte in noi. Qui però il soggetto che si volge non è l’« io puro » husserliano, 
ma l’esistenza storica ed effettiva.

30 Sulla differenza tra Welt e Umwelt si è lungamente esercitata, con accenti diversi, 
l’antropologia filosofica primonovecentesca, da Scheler a Plessner e Gehlen.

31 Questo dire « io » apre il proble ma della sua sostanzialità, sul quale si è misurato 
tutto il pensiero occidentale. In proposito recentemente Paul Ricoeur ha posto l’attenzione 

01-Tommasi (Editoriale).indd   575 24/11/2014   08:38:09



576 StPat 61 (2014) 3

Tale autoconsapevolezza fa sí che le concezioni aristotelico-tomistiche 
dell’uomo come animal rationalis e dell’anima forma corpo ris, che pur han-
no veicolato interessanti elementi di verità ricorrenti in larga parte della 
tradizione occidentale, chiedano di essere ripensate. Il pensiero contempo-
raneo, nelle sue varie correnti, cerca di rispondere a questa esigenza dando 
par ticolare ri lievo a una rifles sione sulla corporeità, che, abbandonando un 
presunto dualismo residuo, comprende l’uomo a partire dal corpo e di qui 
considerandolo co-impli cazione di corpo e anima. 

In queste visioni dell’uomo come « e-sistenza incorporata » o « spirito 
incarnato » la corporeità è dimensione essenziale e originaria dell’e-sistenza, 
la qua le « è un corpo allo stesso titolo che è spirito, tutto intero “corpo” 
e tutto intero “spirito” » 32. Il corpo non è solo qualcosa che possiedo; 
il corpo che vivo in prima persona sono io stesso. Il mio corpo non è 
soltanto un modo del mio relazionarmi con il mon do, ma la condizione 
indispensabile per potervici abitare umanamente vivendo, pensando, agen-
do. Non ho altro modo di conoscere il mio corpo che quello di viverlo: 
cosí il corpo umano partecipa pienamente alla costituzione dell’io. Colui 
che e-siste non è, riguardo alla propria natura corporea, nella stessa situa-
zione che riguardo agli oggetti esterni. Il corpo per lui non è un oggetto: 
la natura umana porta, anche nel suo aspetto corporeo, il sigillo della 
ra zionalità percepita già nell’autoaffezione. Si tratta dell’esperienza della 
propria corporeità come soggettività: l’uomo non è un sogget to solo per 
la propria autocoscienza riflessa e autodeterminazione, ma anche per il 
suo pro prio corpo, per quell’organismo corporeo che gli permette di es-
sere il soggetto di un’attività specifi camente umana 33. Il corpo caratterizza 

sulla dislocazione dall’identità-medesimezza all’identità-ipseità dove si confrontano due modi 
di pensare l’identità personale. Il che mette in luce come dire « sé » non significa dire « io ». 
L’identità-medesimezza (idem) si riferisce alla permanenza nel tempo di un io sostanziale 
e al suo carattere unico e ricorrente: in questa pro spettiva l’alterità è sempre nell’altro e 
non presenta nulla di originale per il sé. L’identità-ipseità (ipse) non implica invece alcuna 
affermazione circa il preteso nucleo immutabile della personalità: qui l’alterità è costitutiva 
dell’ipsei tà. Il problema è quello di pensare riflessivamente l’e-sistenza umana mettendo in 
luce la dialettica di idem e ipse, che ricusa la tesi della semplicità indecomponibile e im-
mediata del Cogito senza tuttavia cedere alla vertigine della dis sociazione del sé tipica del 
pensiero antropofugale novecentesco che riconduce l’umano a una successione di fram menti 
ed emozioni (cf. RICOEUR, Sé come un altro, cit.).

32 Cf. E. MOUNIER, Il Personalismo, Ave, Roma 2006, 43.
33 « La corporeità si costituisce in se stessa come movimento di senso. Conseguen-

temente il corpo è originaria manifestazione ed espressione del senso, dello sguardo, del 
pianto, del sorriso, del gesto, del mimo, della danza. Nel mio proprio corpo si dà come 
un intrec cio tra il suo aspetto di corpo fisico (Korper) in virtú del quale io sono incarnato 
nel mondo, e il suo aspetto di corpo vivente organico (Leib) che io sento come mio, su 
cui esercito un dominio diretto in cui vivo le mie esperienze sen soriali ecc. e che quindi 

01-Tommasi (Editoriale).indd   576 24/11/2014   08:38:09



577Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

l’individuo e ognuno è riconosciuto in que sto mondo come individuo 
a partire dal suo cor po. Noi non possiamo pensare l’identità personale 
di un uomo senza la continuità della sua esistenza corporea in dividuale. 
Di piú: qualsiasi esperienza intenzionale della nostra coscienza è legata a 
un’esperienza origina ria del corpo che è l’azione antropologica originaria 
del corpo. La nostra percezione del mondo esterno non dipende solo dai 
dati sensibili corporei che inca meriamo attra verso i sensi; essa è segnata in 
maniera ancora piú originaria da una determinata pro spettiva, che è legata 
allo spazio-temporale essere-nel-mondo emotivamente vissuto del nostro 
cor po sessuato e parlante e alla sua motilità intenzionalmente orientata 
che è la sfera primaria nella quale originariamente sorge il senso di tutti 
i significati nell’ambito dello spazio rappresentato 34.

Già sul piano puramente fisiologico e-sistiamo solo grazie a un con-
tinuo processo di scambio con la na tura che ci circonda. E la nostra 
corporeità è pure lo spazio della nostra autorappresentazio ne verso altri, 
in cui ci facciamo da loro riconoscere. Noi non sperimentiamo mai il 
nostro essere come autocoscienza pura e indipendente, ma vi perveniamo 
piuttosto solo e-sistendo con-altri, in una convivenza e in un rapporto 
cor poreo solidale reciproco: si pensi a tutti i livelli della comunica zione e 
azione umana. In questo senso il nostro corpo è il punto di intersezione 
fra l’io e il tu (non-io), la li nea di contatto fra il nostro essere individuale 
e il mondo degli altri. Non esiste via che con duca da noi al prossimo 
o dal prossimo a noi ignorando il nostro corpo. Similmente la nostra 
autoesperienza non è pensabile senza l’esperienza della nostra corporeità, 

implica essenzialmente il mio io quale oggetto » (G. FERRETTI, Soggettività e intersoggetti-
vità, Rosenberg & Sellier, Torino 1997, 79). L’e-sistenza umana è perciò sempre coscienza 
in prospettiva, in situa zione, in un punto di vista; in questo senso è regolata dal corpo: 
il mondo nel suo insieme come totalità si raccoglie intorno al corpo, non solo perché 
attraverso di esso è raggiunto nella sua esistenza reale e non meramente possibile, ma 
anche perché si dispone in un orientamento radicale senza di cui il « sopra », il « sotto », 
l’« accanto », il « lontano », il « davanti », il « dietro » ecc., ma anche il « qui », l’« ora », il 
« questo » non avrebbero senso. Il mio corpo, corpo umano al quale riferisco tutte le mie 
esperienze, è da considerare il « punto zero » a partire dal quale io considero ogni cosa: è 
da questa alterità interna che parte ogni ulteriore oggettivazione a partire da quella di un 
mondo. In questo senso l’opposizione originaria fra soggetto e oggetto non è immediata, 
ma già mediata nel soggetto stesso.

34 Cf. M. MERLEAU-PONTY, Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2003, 197. 
Dunque « il corpo è il nostro mezzo generale per avere un mondo » (p. 201) e « l’esperienza 
del corpo ci fa riconoscere una imposizione di senso che non è quella di una coscienza 
costituente universale, ci fa riconoscere un senso che aderisce a certi contenuti » (p. 203), 
almeno nel senso in cui « comprendere significa esperire l’accordo fra ciò verso cui tendia-
mo e ciò che è dato, fra l’intenzione e l’effettuazione –, e il corpo è il nostro ancoraggio 
in un mondo » (p. 200).

01-Tommasi (Editoriale).indd   577 24/11/2014   08:38:09



578 StPat 61 (2014) 3

cosí come, in senso inverso, non facciamo neppure nessuna esperienza 
puramente corporea, che non sia accompagnata a un tempo da esperienze 
qualitative del nostro sé sotto forma di situazioni emoti ve che sprigionano 
anche qualcosa come la percezione di un senso atteso e riscontrato nel-
la real tà (il desiderio, tra memoria e immemorialità). La percezione del 
nostro corpo stesso non avviene mediante un’autoattribuzione neutrale 
di attri buti corporei esteriori che potrebbe esser fat ta in un certo senso 
da un punto di vista di osservazione neu trale: essa presuppone piuttosto 
l’autoesperienza originaria della nostra ipseità. 

L’unità dell’e-sistenza – e-sistenza in-corporata – viene perciò da noi 
vissuta e sperimentata come una totalità differenzia ta che è unità di una 
molteplicità di costituenti 35. Qui la « par te » non è il « tutto », ma il « tut-
to » (nel senso di una totalità aperta da intendere come progetto-gettato) 
c’è solo se le diverse « parti » che appartengono alla sua essenza sono 
po ste nella sua unità. La totalità dell’e-sistenza non è però una totalità 
omogenea in cui parti uniformi si compongono in un tutto come in un 
corpo uniformemente esteso: esso è piuttosto una unità eterogenea, nella 
quale modalità di essere e operare anche molto diverse fra loro pro-
vengono dalla e pervengono alla unità dell’organismo vivente e-sistente. 
L’unità del nostro essere, sperimentata come totalità differenziata, si 
presenta perciò al contempo come una totalità organizzata o strutturata. 
I diversi livelli delle modalità di es sere e di operare della persona umana 
in ciò non seguono di volta in volta l’insieme delle leggi loro pro prie 
indipendentemente gli uni dagli altri, ma è grazie al lavoro di psichè e 
logos – chiamati a fare chiarezza sulle differenze specifiche tra le forme 
e i generi stabilendone poi le relazioni danno espressione all’intero – che 
vengono progressivamente introdotti in una struttura d’insieme che pren-
de la forma di una compagine piú o meno ordinata tutto abbracciante. 
Perciò la totalità dell’e-sistenza incorporata è totalità centrata in relazio-
ne alla coscienza e all’ipseità, ovvero all’anima, dove prendono forma 
pensieri, decisioni e azioni e in cui – passivo e attivo – mi sperimento 
come « io ». Per questo è totalità vivente nel senso specifico in cui l’uomo 
sperimenta se stesso come tutto. 

Perciò la nozione di corporeità intesa come corpo di carne, « vi vente » 
(Leib), differente dalla semplice nozione scientifica dove corporeità è sino-
nimo di estensione, di viene ele mento co stitutivo di una visione integrale 
della persona umana e – in quanto è il suo stesso trascendersi nel pensare 
e nel decidere che (come detto) ci appartengono senza appartenerci per-

35 Parlare di « totalità » dell’esistenza umana, stante l’apertura che ne caratterizza 
l’identità, richiede di aver attenzione a non « chiudere » tale apertura.

01-Tommasi (Editoriale).indd   578 24/11/2014   08:38:09



579Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

ché anelano a coincidere con l’abisso della libertà-necessità – pone essa 
stessa il problema dell’anima. La vera questione allora non è quella di 
pensare un’astratta separatezza tra corpo e anima, ma quella dello spiegare 
come dalla loro evidente unione emerge l’eccedente.

3.5 Essere-per-altri

L’e-sistenza – essere-nel-mondo, coincidenza di autorelazione ed ete-
rorelazione – diviene se stessa nel con-essere (Mit-sein) e in particolare 
in quelle forme di essere-con-gli-altri che hanno il carattere dell’inter-
personalità. L’altro uomo, nella sua libera autoco municazione, venendoci 
incontro ci permette di guardare nella profondità della sua e-sistenza, cosa 
che non avviene per l’animale 36. Questa esperienza richiede tuttavia che 
noi accogliamo l’altro e la sua rivelazione aprendoci a lui con fiducia e 
riconoscendolo nella sua alterità senza farne un alter-ego 37.

L’incontro interpersonale, cosí inteso, non si esaurisce nella conoscen-
za: esso trova la sua compiutezza nell’azione e in particolare nella custodia 
e nella cura dell’altro. Possiamo, in proposito, parlare di « amore », il quale 
accade nel la concretezza di una molteplicità di forme, perché la relazione 
tra due (o piú) e-sistenze è relazione di volta in volta singolare 38. Ogni 
individuo ha le sue proprie peculiarità e perciò il mio rapporto con lui è 
ogni volta di tipo particolare. Questa forma può essere l’amore esistente 
tra sposi o tra genitori e figli, l’amore di amicizia, della venerazione, della 
misericordia, del servizio concreto... In tutti questi casi, che richiedereb-
bero una piú attenta analisi, l’a more consiste nella benevolenza 39 che si 
dà come dedizione e si dona liberamente alla totalità concreta dell’altro 
nel suo essere persona 40. 

In tutto questo si manifesta una dimensione fondamentale dell’e-
sistenza: la sua finitezza che necessariamente si svolge nell’orizzonte 
incondi zionato e sconfinato dell’essere, del vero e del bene, e dunque 

36 Questa possibilità umana di libera autocomunicazione della propria interiorità è ciò 
che fa dell’uomo l’unico vivente capace di mentire.

37 Cf. R. TOMMASI, Donare fiducia. Una riflessione sul tema della fiducia dal punto di 
vista antropologico-filosofi co, in Vocazioni 6 (2008) 19-29.

38 Suggestive in proposito le riflessioni proposte da C.S. LEWIS, I quattro amori. Affetto, 
Amicizia, Eros, Carità, Jaca Book, Milano 2006.

39 Cf. ARISTOTELE, Etica Nicomachea IX, 5, 1166b, 30ss., dove lo Stagirita usa il termine 
 (letteralmente: ben volere) che nella tradi zione latina diviene bene-volentia.

40 Interessante in proposito la riflessione sul rapporto tra eros e agape proposta da 
Benedetto XVI nell’encicli ca Deus caritas est (nn. 2-18) dove egli mostra la complessa 
correlazione tra l’amore pensato dagli antichi greci e dal cristiane simo. 

01-Tommasi (Editoriale).indd   579 24/11/2014   08:38:09



580 StPat 61 (2014) 3

nella apertura essenziale dell’e-sistenza all’asso luto (trascendenza) 41. Perciò 
è nell’essere-nel-mondo che caratterizza l’e-sistenza umana che è possibile 
che, in modo conforme alla trascendenza dell’uomo, egli vada oltre il 
mondo per raggiungere nell’Altro infinito il senso pieno e la meta. In que-
sto emerge la sorprendente ambiguità/simbolicità del rapporto interperso-
nale, che trova nel l’altro un autentico valore, ma che a un tempo rimanda 
oltre se stesso e non è in grado di offrire la piena esaustione dell’e-sistere. 
La relazione all’altro diviene cosí invito a dare una risposta personale 
all’Altro. Qui identità e alterità non sono concorrenziali: quanto piú sono 
presso l’altro – le cose, l’altro uomo e in ultima analisi Dio – tanto piú 
sono presso me stesso e autentifico il mio essere-me-stesso essenzialmente 
esistente e trascendente.

Il mit-sein dell’e-sistenza non riguarda però soltanto il rapporto con 
l’altro singolo uomo, ma anche l’e-sistere nella relazione io-tu-terzo. La re-
lazione del noi presuppone quella del tu: il tu media il noi. D’altro canto, 
dalla comunione del noi vengono a costituirsi le relazioni personali io-tu: 
il noi media il tu. Si danno qui una reciproca mediazione e un reciproco 
condizionamento. I due aspetti formano un’unità necessaria.

Il vivere e l’operare nella comunanza del noi si rivela però problema-
tica. Essa in fatti consiste nella correlazione di io, tu e terzo esistente tra 
me e il mio altro: da un lato ciò richiede l’affermazione libera dell’altro 
per se stesso; dall’altro la dona zione di sé all’altro è possibile solo se in 
essa non si verifica una perdita del proprio valore persona le ma accade in 
modo tale che tale valore-dignità sia salvaguardato e promosso (altrimenti 
la dedi zione sarebbe una soppressione). Di qui una tensione antitetica tra 
amore e diritto nell’ambito dei rapporti umani in quanto l’azione morale 
consiste in primo luogo nell’assenso personale all’altro, ma perché ciò 
sia possibile si presuppone che l’agente morale – io e l’altro – abbia di 
volta in volta un ambito di attuazione riservato alla sua libertà, ambito 
che costituisce la sfera del diritto. Ne consegue il dovere di tutelare tanto 
i diritti dell’altro, quanto i propri nella misura in cui essi sono ri chiesti 
come condizione della libertà.

Questa situazione determina il trovarsi insieme degli uomini in una 
collettività. Essa, nella sua in dole, è costituita primariamente o dall’amore 
o dal diritto: la chiamiamo rispettivamente comunità o società. Come 
dalla comunità non è escluso il vincolo giuridico, anche se questo non ne 
costitui sce l’anima, cosí anche nella società non si esclude la comunione 

41 L’assoluto non è mai dato all’uomo come termine immediato del proprio conoscere 
e del proprio operare, ma è sempre dato in modi mediati dal mondo (cf. E. CORETH, 
Antropologia filosofica, Morcelliana, Brescia 20005, 158).

01-Tommasi (Editoriale).indd   580 24/11/2014   08:38:09



581Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

di vita, l’amicizia e l’amore, anche se ciò non fa parte della sua essenza e 
può mancare in un tipo di società impersonale, forma tasi uni camente in 
vista di uno scopo.

Da quanto detto risulta una prima coordinazione di singolare e uni-
versale. L’universalità infatti non è una entità sussistente in sé che sop-
prime il singolare e la sua indipendenza. Cosí anche la col lettività non è 
dimensione assoluta e in sé sussistente alla quale possa essere sacrificata 
la singola persona. Ogni comunità e società risultano costituite di singole 
persone: la collettività dunque è connessa agli individui. Essa ha una fun-
zione in ordine al pieno sviluppo materiale e spirituale/mo rale dei singoli 
esistenti umani. Dall’altro lato il singolo e-siste già sempre in rapporto 
con la comunità e la società e solo in essa realizza in senso pieno la pro-
pria umanità: l’individuo è chiamato dalla sua stessa struttura ontologica 
a impegnarsi per gli altri nella comunità, contribuendo al bene comune 
(differente dalla somma dei beni individuali).

Da tutto questo discende che in ogni collettività si dà un rapporto 
di reciprocità tra singolare e uni versale 42. Da un lato ciò si esprime nel 
principio di solidarietà, secondo cui l’individuo, in quanto es sere sociale, 
è ordinato al tutto della società ed è in obbligo verso di essa ovvero al 
perseguimento del bene comune; dall’altro ciò si esprime nel principio di 
sussidiarietà, secondo cui ogni forma di società rimane vincolata al bene 
dell’indivi duo. La struttura sociale ha eminentemente una funzione sussi-
diaria, cioè una funzione di aiuto e promozione, per prestare ciò che il 
singolo o la collettività subordinata di volta in volta in causa non sono in 
grado di fornire. Questa funzione sussidiaria trova il suo limite nel fatto 
che essa non deve sopprimere o limitare la libertà e i diritti dell’individuo, 
né deve assumersi funzioni che il singolo o le comunità subordinate può 
e deve adempiere in libertà e responsabilità propria. 

Il profilo biologico-pratico dell’identità umana e il principio ermeneu-
tico-dialogico del legame sociale che premono culturalmente per sostituire 
l’antica fondazione spiritualistica e personalistica della qualità umana, 
non sembrano però oggi cosí saldi nel conflitto dell’interpretazione dei 
« valori », dei « diritti » e dei « doveri » corrispondenti all’enfasi retorica 
posta sull’inviolabilità dell’umano che è comune. La questione dell’umano 
universale (ovvero l’identità dell’umano che è comune a tutti coloro che 
e-sistono) dal punto di vista della sfera politico-giuridica non è certo il 
problema di una astratta definizione dell’e-sistenza, ma quello di salvaguar-
dare la consapevolezza che la cura dell’umano che è comune ha titolo per 
rimanere indisponibile all’autoreferenzialità esclusiva dell’individuo, impe-

42 Cf. Ibid., 162ss.

01-Tommasi (Editoriale).indd   581 24/11/2014   08:38:09



582 StPat 61 (2014) 3

gnando universalmente alla sua tutela ogni e-sistenza in modo responsabile 
e vincolante E questo può nascere solo se si hanno occhi per ascoltare ciò 
che l’e-sistenza dice di se stessa.

3.6 Uomo e Dio

La complessa analisi dell’atto dell’e-sistenza è anche il luogo in cui la 
domanda fondamentale aperta dal problema dell’umanesimo incontra la 
questione « Dio ». L’analisi dell’e-sistenza fin qui svolta, nonostante tutte 
le apparenze contrarie, è ancora astratta rispetto al « fenomeno » che essa 
tematizza perché – come abbiamo visto – l’istanza costitutiva dell’ipseità 
dell’e-sistenza non è riconducibile all’immanenza del sé, dato che nelle due 
modalità correlative e asimmetriche che abbiamo incontrato (l’e-sistenza 
quale apertura dell’essere e l’essere che si dà all’e-sistenza) essa si mani-
festa nell’atto come eccedente l’atto nel senso che l’e-sistenza non è in 
grado di produrla, ma la realizza in quanto la riceve. 

L’istanza che rivela la dimensione originaria del fenomeno dell’e-sistenza 
è dunque irriducibile alla sua immanenza. La struttura di appello, per la 
quale l’uomo non si rapporta a sé se non rapportandosi a un’istanza altra 
di cui non dispone e che proprio cosí gli è radicalmente propria, costituisce 
la struttura originaria, non piú riducibile, dell’atto dell’e-sistenza. 

L’atto dell’e-sistenza è decisione di sé come un tutto, poiché è de-
cisione nei confronti dell’istanza trascendente che lo autorizza. Il pun-
to è che tra i due aspetti esiste una correlazione: l’uomo non ha una 
libertà, ma è il soggetto della libertà, poiché l’istanza che lo obbliga a 
una totalizzazione di sé non solo apre lo spazio della sua decisione, ma 
la rivendica come atto libero del sé che riguarda questa istanza stessa. 
Questa inversione dell’intenzionalità consiste nell’affermazione realistica 
dell’Assoluto, la quale non è effettiva che nell’atto poiché è questo che 
la realizza 43. In questo senso l’atto dell’e-sistenza non porta direttamente 
sull’istanza trascendente se non perché è l’atto stesso che vi si riconosce 
anticipato e solo a questa condizione assolutamente autorizzato 44. L’istan-
za che mi precede mi autorizza assolutamente, poiché essa anticipa la 
mia risposta – e dunque la mia alterità appartiene originariamente alla 
sua donazione. 

43 Cf. A. BERTULETTI, Dio, il mistero dell’unico, Queriniana, Brescia 2014, 305-306. 
44 L’appello o la chiamata non è effettivo che nella risposta perché esso stesso si 

intenziona alla risposta. L’inversione della reciprocità si produce nel riconoscimento che la 
donazione riguarda me: essa è appello della risposta che la lascia essere e la fa essere, ma 
è l’atto che la determina.

01-Tommasi (Editoriale).indd   582 24/11/2014   08:38:09



583Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

Questo atto è ciò che la tradizione teologica chiama fede teologale, 
l’accesso a Dio in quanto Dio 45. Dal punto di vista antropologico la sua 
qualità teologale consiste nella sua portata realistica, nel fatto cioè che 
essa non termina a un concetto di Dio, ma alla sua realtà (e perciò al 
suo concetto). Da ciò deriva l’insostituibilità del termine Dio, mediante il 
quale la coscienza religiosa designa il referente delle sue rappresentazioni. 
Il termine Dio in questo senso non è traducibile in un concetto ontologico 
che si emancipa dall’atto teologale, perché è questo che ne istituisce origi-
nariamente il significato. Ora, questa qualità è accessibile a un approccio 
antropologico, poiché l’atto dell’uomo non è solo il luogo in cui essa si 
produce, ma ciò che la « fa essere ». Nell’atto teologale lo scarto – asso-
luto – fra l’atto e la sua evidenza diviene un circolo produttivo, poiché, 
nell’inversione dell’intenzionalità, la verità vi è riconosciuta come ciò che 
convoca l’e-sistenza alla determinazione della sua propria manifestazione. 
L’atto « lascia tutto » all’iniziativa della verità, alla sua indisponibile mani-
festazione: è questa infatti che lo rivela come atto che porta sulla verità 
stessa e perciò sulla totalità del sé. E tuttavia, poiché la forma della sua 
manifestazione è la chiamata, la verità non accade come ciò che riempie 
un vuoto, ma come ciò che « compie » l’intenzione radicale dell’e-sistenza, 
la quale è, nella sua essenza piú originaria, « capacità » della verità.

La chiave di questa portata realistica della qualità teologale della fede è 
la verità cristologica, cioè Gesú Cristo Verbo di Dio fatto uomo (l’effettività 
di Dio) che in quanto tale coinvolge l’uomo come determinante nella sua 
propria manifestazione e con ciò rende possibile qualcosa come una teologia 
proprio in quanto conferisce all’antropologia, ovvero all’e-sistenza, di deter-
minarla. Nello stesso momento l’e-sistenza si trova a essere co-appartenente 
alla teologia, in quanto è in questa che trova la sua possibilità. Per questo 
nell’atto dell’e-sistenza è superata l’esteriorità di uomo e Dio e la rivelazione 
di Dio per l’uomo in Gesú Cristo svela l’uomo all’uomo e gli fa nota la sua 
altissima vocazione (cf. Gaudium et spes, n. 22).

4. Il percorso del focus

Il focus di questo numero della rivista, come detto, approfondisce il 
senso dell’« umanesimo » cristiano indagando i suoi nessi con il problema, 

45 La fede, in questo senso, è l’atto che riconosce una precedenza dell’appello, dove il 
riconoscimento, di per sé, ha la forma della passività. Si tratta di una passività pratica che 
chiama in causa il soggetto, lo convoca, lo capacita, secondo la dinamica propria dell’anti-
cipazione la quale, in questo senso, anticipa la risposta perché la considera e la tematizza 
dal punto di vista del compimento.

01-Tommasi (Editoriale).indd   583 24/11/2014   08:38:10



584 StPat 61 (2014) 3

assai importante e dibattuto, della dignità dell’umano. In questo vengono 
incrociati e approfonditi alcuni aspetti emersi nella nostra analisi della 
questione dell’umanesimo che si rivelano oggi particolarmente significativi. 
I primi tre contributi – costruiti in un continuo dialogo tra antropologico 
e teologico e tra filosofia e teologia – sviluppano il tema a livello storico 
e teoretico; i successivi quattro si interrogano su come alcuni significa-
tivi pensatori attuali (tre filosofi e un teologo: Robert Spaemann, Slavoj 
Žižek, Simone Weil e Wolfhart Pannenberg) hanno cercato di rispondere 
alla domanda sul senso e sull’eventuale fondamento della dignità umana 
portando in luce significativi aspetti dell’atto dell’e-sistenza. Il percorso è 
volto a far emergere e comprendere le questioni vitali che la consapevo-
lezza della dignità umana, del suo significato e del suo fondamento solleva 
chiamando tutti alla responsabilità per il comune e-sistere nell’orizzonte 
di un « umanesimo » condivisibile. E come le istanze fondamentali della 
rivelazione cristiana, con la loro capacità di aprire un universale che ri-
metta ciascuno alla irriducibilità della sua singolare e-sistenza, non siano 
per nulla estrinseche a tutto questo.

Lo studio di Franco Buzzi (La « dignità dell’uomo »: un’idea dell’uma-
nesimo rifiutata dalla Riforma e dal cattolicesimo attorno al concilio di 
Trento?) chiarita la difficoltà di una interpretazione dell’umanesimo, si 
sofferma sulle radici storiche dell’umanesimo tra Rinascimento e Riforma, 
individuando le novità apportate dall’Umanesimo nel pensare l’e-sistere e 
celebrare la dignitas hominis e quale sia stato allora l’atteggiamento del 
mondo cristiano – riformato e cattolico – rispetto a quella che appariva 
la svolta culturale dell’umanesimo e, in particolare, rispetto al significato 
– originariamente trinitario e cristologico – della libertà da essa evidenziato.

L’articolo di Sergio De Marchi (L’evento cristologico come « messa in 
atto » dell’umano), dopo aver analizzato la complessa messa in questione 
della persona e dei diritti nella modernità contemporanea verifica la tenu-
ta dell’idea – differente rispetto ad altre interpretazioni in prevalenza di 
stampo postmoderno – che il cristianesimo, nella prospettiva di una sua 
decostruzione, sia capace di aprire a pensare un universale che rimette 
ognuno alla irriducibile singolarità della propria e-sistenza. Partendo dal 
carattere indeterminato e indeducibile della libertà (ovvero delle libertà 
umane e del loro vicendevole interagire e condizionarsi) è l’eccedenza 
dell’evento cristologico (e non di una gnosi) rimessa per intero ai segni 
testimoniali cristici ed ecclesiali di tale dedizione che rivela, nell’affidabilità 
di Gesú, la prossimità della signoria salvifica di Dio e costituisce il segnale 
nitido del tratto autobiografico di un insegnamento il cui protagonista ha 
egli stesso sperimentato il valore di quelle relazioni interpersonali che con-
notano invariabilmente la trama delle esperienze costitutive dell’e-sistenza 
e che consentono di viverla sensatamente.

01-Tommasi (Editoriale).indd   584 24/11/2014   08:38:10



585Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

In diversa prospettiva Gabriele Fadini (L’umanesimo cristiano: la 
dignità dei poveri e degli oppressi. La prospettiva filosofico-teologica di 
Ignacio Ellacuría) indaga un aspetto particolare e centrale dell’umanesi-
mo cristiano cercando di mostrare il significato che la formula sartriana 
secondo cui l’esistenza precede l’essenza ha per un filosofo-teologo come 
il gesuita Ignacio Ellacuría. Per Ellacuría essa significa primariamente che 
un uomo viene a essere dipendente da quello che ha deciso di fare. Ciò 
dice che l’incontro con Dio si dà solo nella prassi storica che è esperien-
za di popolo ed è qui che l’uomo si realizza come uomo ovvero, come 
direbbe Zubiri, « religatamente ». Re-ligazione è quella di Gesú che, per 
l’incarnazione, non è solo un singulum della specie umana, ma ha vissuto 
tutte le concrezioni materiali che concernono l’umanità di ogni uomo 
del suo tempo e di ogni determinato tempo: l’errore fondamentale – per 
Ellacuría – sarebbe invece quello di identificare il trascendente con il 
« separato ». Una delle concrezioni piú importanti per il Gesú storico fu 
l’essere a contatto con i poveri, i bisognosi, i piú deboli, gli ultimi della 
società del suo tempo: una concrezione che non fu statica ma dinamica 
perché si è concretizzata in una prassi di liberazione. Alla scuola di Zubiri 
Ellacuría ritiene che la sequela di Cristo cui tutti siamo chiamati non sia 
mera ripetizione estatica ma, proprio perché viene a darsi nella prassi sto-
rica, ri-petizione incessantemente pro-secutrice. Con ciò la prospettiva filo-
sofica conduce senza soluzione di continuità a quella teologica in quanto 
la prassi liberatrice (soprattutto dei poveri e degli oppressi) rende l’uomo 
partecipe della divinità del Figlio incarnato portando cosí alla luce la sua 
piú piena dignità potenziando la prassi e le lotte storiche di liberazione 
di ogni uomo e di tutto l’uomo.

Venendo all’analisi di alcune prospettive piú specifiche, Domenico 
Canciani e Maria Antonietta Vito (Nuovo umanesimo o civiltà nuova? 
Il lascito di Simone Weil) ripercorrono l’analisi critica dell’umanesimo 
operata da S. Weil. Mossa dalla necessità di riscoprire e riabilitare il le-
game spirituale tra pensiero greco (soprattutto platonico) e cristianesimo 
(nella sua purezza evangelica), legame nel quale prende forma quello che 
lei ha inteso come un nuovo umanesimo, Simone Weil ha colto il valo-
re fondamentale del rispetto della dignità umana che si configura come 
obbligo, scelta incondizionata e risposta ineludibile a chi ci sta di fronte. 
Questa incondizionatezza dipende dal fatto che non è la finitezza o la 
contingenza, ma l’eternità a costituire il destino dell’uomo, di tutto l’uomo, 
nei suoi bisogni fisici e spirituali, ed è tutt’uno con il rifiuto della forza 
(il vero male dell’Occidente) cui corrisponde il primato etico della legge 
dell’amore. Strettamente connesso a tutto questo è il rispetto della dignità 
del lavoro, condizione di fatto dell’e-sistenza, accolto come occasione di 
crescita spirituale per l’uomo. 

01-Tommasi (Editoriale).indd   585 24/11/2014   08:38:10



586 StPat 61 (2014) 3

L’articolo di Giuseppe Mazzocato (La dignità della persona e la 
riabilitazione della teleologia nel pensiero di Robert Spaemann) interroga il 
pensiero di R. Spaemann partendo dall’interrogativo sul chi è « persona » 
(nomen dignitatis), nel desiderio di superare – se possibile – le ingenuità 
del personalismo. L’e-sistenza personale per il filosofo tedesco è gioca-
ta tra naturalismo e spiritualismo e ciò converge ad attestare la natura 
relazionale dell’essere umano a procedere dal fatto che la sua e-sistenza 
poggia sul reciproco riconoscimento dei soggetti (si è persone per il fatto 
di essere riconosciuti tali da altre persone e le persone esistono solo in 
tale reciprocità). Tale riconoscimento è rimedio alla violenza se sa superare 
l’astrattezza recuperando l’essere umano nella sua unità di anima e corpo, 
da natura e cultura a partire dal carattere pratico del rapporto tra il sog-
getto e la vita. Il che richiede la denuncia e il superamento dei limiti del 
biologismo e dello spiritualismo, atteggiamenti antinaturali e dialetticamen-
te congiunti. Per questo è necessario riconoscere l’origine extra-riflessiva 
della riflessione costituita dall’originario antropologico che viene in luce 
quando si comincia a tener conto di ciò che dell’esperienza umana del 
corpo proprio è oltre e prima dell’affetto. Di quest’originario antropolo-
gico la realtà naturale, intesa a partire dal nesso insuperabile tra l’idea 
di fine (la tendenza di ogni vivente al proprio bene, ovvero il fare per 
amore di...) e la possibilità di riconoscere un senso alla realtà, è elemento 
costitutivo. Tolto il fine (o la tendenza) dall’orizzonte del sapere umano, 
non rimane piú nulla da sapere sulle cose, se non cosa possiamo farcene 
(strumentalismo). Il problema che urgente si apre è allora: come ripensare, 
alla luce delle istanze attuali, la teleologia? La negazione della teleologia 
ha infatti condotto alla perdita dell’idea di vita nel suo senso piú pieno 
e al dominio dispotico sul vivente, uomo compreso. Mazzocato conclude 
con una ripresa dei temi individuati in Spaemann volta a evidenziarne il 
contributo a una visione antropologica cristiana e a un nuovo umanesimo, 
al centro dei quali si staglia la concezione dell’« atto » come movimento 
d’e-sistenza unificante volto all’affermazione dell’individuo umano come 
qualcosa di assoluto di fronte ad altri individui della stessa natura, affer-
mazione di sé che implica un’anticipazione di senso che trascende il dato 
naturale del qui e ora.

Il saggio di Isabella Guanzini (Oltre il soggetto postmoderno. Un nuovo 
umanesimo secondo Slavoj Žižek) ripercorre il pensiero « irrituale » di Slavoj 
Žižek al fine di ripartire dall’evento cristiano per recuperare il senso della 
realtà e della libertà. Il rapporto fra il filosofo sloveno e la tradizione 
cristiana muove da un’intenzione radicale, tesa a mostrare come il cristia-
nesimo rappresenti lo spazio privilegiato, anche rispetto ad altre esperienze 
spirituali tradizionali, per un ripensamento della prospettiva materialistica 
e della possibilità di elaborazione di una nuova ontologia. Questo legame 

01-Tommasi (Editoriale).indd   586 24/11/2014   08:38:10



587Roberto Tommasi, Istanze dell’umanesimo

tra materialismo e cristianesimo assicura il necessario collegamento tra 
le questioni della teologia e quelle della politica, del logos e del nomos 
e permette di pensare nuove possibilità del legame sociale, in ordine al 
rilancio di un solido umanesimo che vada oltre le visioni essenzialmente 
gnostiche dell’esistenza spesso connesse all’« eresia » orientale e digitale. 
La teologia in questo senso è chiamata a toccare di nuovo la realtà, a 
liberare le sue energie per recuperare le virtualità storiche, antropologiche 
ed etico-politiche dell’annuncio cristiano.

Infine il testo di Gian Luigi Brena (La dignità umana nel pensiero di 
Wolfhart Pannenberg) mostra, sulla scia di Pannenberg, come l’esistenza 
umana sia pienamente comprensibile solo in riferimento a Dio. L’essere 
umano supera infatti i suoi limiti e quelli della tradizione in cui cresce, an-
dando oltre ogni cultura mosso da una fiducia esistenziale che rinvia oltre 
ogni fiducia nella realtà empirica o nella società e termina a quella Realtà 
Infinita che le religioni chiamano Dio. Perciò le concezioni autosufficienti 
dell’umano sono inadeguate, mentre invece è solo la relazione asimmetrica 
con Dio (che esiste anche se non è riconosciuta) la quale giustifica ade-
guatamente la dignità umana. Essa – per la creazione e l’incarnazione – è 
dono di Dio, non iniziativa umana. E precede ogni morale, ma include 
l’invito a partecipare all’amore di Dio che si riversa su tutte le creature, 
un invito nel quale fede cristiana e visione laica dell’umanesimo moderno 
si possono incontrare.

ROBERTO TOMMASI
preside della Facoltà teologica del Triveneto

01-Tommasi (Editoriale).indd   587 24/11/2014   08:38:10


