StPat 61 (2014) 563-587
EDITORIALE

ISTANZE DELL’'UMANESIMO

Con il focus di questo numero dedicato a Umanesimo e dignita della
persona umana la nostra rivista, espressione della Facolta teologica del
Triveneto, risponde all’invito del Comitato preparatorio del quinto Con-
vegno ecclesiale nazionale dal titolo Iz Gesi Cristo il nuovo wmanesimo
(Firenze, 9-13 novembre 2015)' offrendo un contributo alla comune ri-
flessione. Nel focus il tema viene approfondito prevalentemente in chiave
filosofica e teologica, indagando la correlazione tra umanesimo e dignita
della persona umana al fine di verificare se e come sia possibile ridare
un senso minimamente condivisibile alla parola «umanesimo». Il presente
editoriale intende indicare l'orizzonte entro cui & possibile collocare i
singoli contributi del focus.

1. Ricchezza e problematicita della questione «umanesimo »

Il proposito della chiesa italiana di mettere a tema la questione di un
nuovo umanesimo, #uovo in quanto riferito all'uomo in Cristo, ci sembra
un atto importante e coraggioso che — data la problematicita intrinseca di
cid che chiama in causa, ovvero la questione dell'umanita dell'umano —
richiede di essere affrontato in maniera aperta, critica e competente.

L’importanza del gesto ¢ tale perché sotteso a esso vi & la questione
capitale del rispetto e della dignita dell'umano, questione che oggi incro-
cia le complesse problematiche generate dai nuovi e pluriformi contesti
spesso segnati da forme di meticciato di popoli, culture e civilta ove con-
vivono variamente diversificati stili di vita, cosmovisioni e antropovisioni,
nonché dalle opportunita sempre bisognose di discernimento personale e
comunitario offerte dai veloci e portentosi progressi di scienza e tecnica
e del loro complesso intreccio che a molti sembrano in grado di segnare
profondamente (se non di cambiare radicalmente) la condizione dell'uomo
nel mondo, secondo alcuni fino a 7idurlo a natura e fino, secondo altri, a

1 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA. COMITATO PREPARATORIO DEL 5° CONVEGNO
ECCLESIALE NAZIONALE, Invito al Convegno, Roma, 11 ottobre 2013.



564 StPat 61 (2014) 3

far parlare di post-umano (il che mette in discussione la cosiddetta sacerta
della natura e della vita)2.

Il coraggio che esso richiede dipende dal fatto che «umanesimo», sia
da un punto di vista storico che teoretico, non ha avuto e non ha pia
un significato univoco e condiviso. Cio chiede un’attenta disamina che
non puod ignorare la cosiddetta crisi del soggetto moderno e le complesse
questioni oggi legate al profilo dell'identita personale’.

Sopra tutto resta il fatto che la guestione antropologica, sottesa al
dibattito su cid che & «umanesimo», non & un elemento accidentale e
transeunte, ma la condizione radicale e permanente dell'umano che, come
tale, & una questione aperta e continuamente da pensare®.

2 1l tema del post-umano, che per alcuni appartiene ancora alla fantascienza e che
per altri invece si affaccia prepotente alla scena della realta, va oggi assumendo un rilievo
sempre maggiore. Le tecnologie che preparano 1'avvento del post-umano (dalla genomi-
ca alla robotica, dall’informatica alle nanotecnologie) costruite dall’'uomo come propri
strumenti retroagiscono sull’'uomo stesso, sia nel suo carattere di individuo che nella sua
condizione sociale e di gruppo, trasformandolo in un vivente in cui la parte biologica e
la parte tecnologica convivono piti o meno felicemente. Questa trasformazione & molto
pia visibile oggi che in passato e cido evidenzia vieppit come l'uomo sia una creatura
in continuo divenire. La trasformazione viene via via assumendo un carattere volontario
e programmatico ed ¢ diretta da due ordini di finalita: da una parte terapeutiche (per
recuperare in tutto o in parte le facolta compromesse o per rimediare a patologie pit o
meno gravi), dall’altra migliorative (per potenziare e accrescere le facolta naturali o per
generare capacitd inedite). Propriamente gli scenari del post-umano si aprono a livello
del secondo ordine di finalita, dove gli effetti migliorativi riguardano sia 'individuo che
la specie (quando sono ottenuti attraverso la manipolazione del genoma). Va da sé che
queste prospettive coinvolgono e stravolgono molti concetti sull'uomo e la realta che la
tradizione ci ha consegnato.

> Per un primo approccio alla complessa problematica dell’identitd personale
of. R Tommast, La costruzione dell'identiti personale tra natura e cultura, in Rivista di
teologia dell’ evangelizzazione 1 (2012) 183-200.

* Meriterebbe qui una riflessione specifica lo statuto di grandezza e fragilita di
questo pensare che, per altro, caratterizza da cima a fondo I'umano. Per metterci sulla
via di cogliere qualcosa dell'importanza della questione bastino queste affermazioni di
Massimo Cacciari: «Il sentire & proprio di tutti i viventi, ed & in sé sempre alezhés; la
sensazione ¢ cid che ¢, & il suo stesso accadere incontestabile. La didnoia, invece, & vera
soltanto quando il suo discorso esprime effettivamente le connessioni che intercorrono
tra gli enti considerati. Il sentire ¢, inoltre, un pdthema che ci si impone; non possiamo
evitare di esserne colpiti. Il zoein appare, sotto questo profilo, il suo opposto: esso sta in
nostro potere. L’anima pensa quando vuole (ARISTOTELE, De anima 417 b 24-25). Pensare
¢ il nostro agire per eccellenza. Liberta significa pensare, dira Hegel. In cid si esprime
il #élos dell’intero discorso: salvare I'idea che il pensare possa, che esso si colleghi, si, al
campo «animale» della sensazione, ma da signore, cosi da non subirlo, ma da servirsene.
La psicologia nasce sotto questo segno, e secondo questa idea regolativa essa si sviluppa
fino alla «crisi dei fondamenti» tra Ottocento e Novecento. Ma tale segno, a saperlo



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 565

Tutto questo porta a ri-pensare il senso della parola «umanesimo» e
a ritenere che la risposta alla questione antropologica che essa evoca vada
nella linea del pensare I'identita aperta del’'umano e non nella semplice
riproposizione delle motivazioni classiche dell’'umanesimo, né nel limitarsi
a criticare dall’esterno le interpretazioni e le applicazioni degli sviluppi
scientifici e tecnologici sottolineando le loro conseguenze negative e peri-
colose. In questo senso i cambiamenti che caratterizzano la nostra epoca
non possono e non devono essere arrestati e neutralizzati: hanno pero da
essere governati in senso favorevole all'uomo e alla sua dignita’.

In cio le religioni hanno una parte importante. Infatti & nella misura
in cui, incontrandosi tra loro e dialogando con tutti, sapranno alimenta-
re e sostenere questo sforzo che esse — 7 primis il cristianesimo con la
particolarissima posizione che in esso riveste 'umano — saranno fedeli alla
loro missione e ritroveranno quel ruolo di promozione dell'uomo, della
sua intelligenza e della sua liberta che negli ultimi secoli sembravano aver
perduto a seguito dell’acuirsi dell’infausta e fuorviante contrapposizione
tra uomo e Dio®.

Quanto detto, in fondo, sta a dire che nel momento attuale, in cui
i valori di liberta e di uguaglianza di possibilita scuotono il pianeta, si

interpretare, si presenta gia in sé, ab origine, «in crisi», costitutivamente aporetico, e cioé
aperto al diaporein (apertura che I'epoca della «decostruzione», nella sua impazienza per
le novitates, tende sempre a ignorare, a rimuovere o a cancellare)» (M. Cacciart, Labirinto
filosofico, Adelphi, Milano 2014, 180-181).

> Cf. C. RuiNi, Nuovi segni dei tempi. Le sorti della fede nell'eta dei mutamenti, Mon-
dadori, Milano 2005, 81-82.

¢ L’acutizzazione non necessaria ma storicamente evidente di questa contrapposizione,
che fa la sua comparsa nel mondo con il serpente genesiaco, maestro del sospetto che ha
instillato nell’'uomo e nella donna I'immaginazione che I'altro (Dio i primis, ma anche la
sua immagine ossia I’altro uomo) rappresenti un essere invidioso e pericoloso, s’intreccia con
il percorso della cosiddetta secolarizzazione (o «sdivinizzazione»: cf. M. HEIDEGGER, L’epoca
dell'immagine del mondo, in Ib., Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze 1986, 72-73). Su
questo fenomeno la discussione ¢ tuttora aperta. Qui interessa sottolineare da un lato come
i processi di secolarizzazione siano originariamente legati alle complesse vicende teoriche e
pratiche della accezione autoreferenziale dellautonomia del soggetto sviluppatasi in epoca
moderna, dall’altro alle concezioni assolutistiche della divina onnipotenza proliferate in certe
teologie e filosofie di stampo nominalistico e trapassate nel’'immaginario moderno (si pensi
al «genio maligno» di Cartesio e alle ambiguita del sacro che questa visione sottende). Sono
questi fattori che in molti casi hanno propiziato la distanziazione dalla rappresentazione di
un Dio che non favoriva ma reprimeva la liberta dell'uomo e a cui si riconosceva il diritto
di comandare anche cid che non & vero e non & giusto. E una tale distanziazione era sentita
come un atto di autoaffermazione umana (cf. W. Kasper, I/ Dio di Gesi Cristo, Queriniana,
Brescia 1984, 29). 11 concetto di autonomia dell’'uomo, per altro, non & una scoperta propria
dell’epoca moderna, ma rappresenta una delle importanti acquisizioni maturate grazie alla
riflessione sull’'uomo propiziata dal cristianesimo.



566 StPat 61 (2014) 3

fa sentire I'esigenza di un umanesimo universalista o, per dirla con Julia
Kristeva, multiversale’.

2. L’istanza originaria dell'umanesimo

II giudizio sull’«umanesimo» ¢, nell’insieme, assai complesso e con-
troverso e questo rivela gia qualcosa del volto problematico di questo
fenomeno.

Con «umanesimo» in senso generico si suole indicare ogni indirizzo
di pensiero che intende valorizzare 'uvomo nelle sue genuine prerogative.
O, altrimenti detto, che si preoccupa che I'uomo divenga libero per la sua
propria umanita e trovi in cio la sua dignita rifuggendo dall’in-umano.

Sia il primo umanesimo (quello romano), sia tutte le altre forme di
umanesimo che si sono via via affermate, presuppongono come evidente
un’essenza universale dell'uomo. Anche solo una loro veloce rassegna
lascierebbe capire che se per umanesimo si intende in generale la pre-
occupazione che I'vomo diventi libero per la sua umanita e trovi in cid
la sua dignita, allora gli umanesimi sono tanti e diversi a seconda della
concezione di «liberta» e «natura» dell'uomo e delle diverse vie percorse
per la sua realizzazione. Una tale determinazione dell’essenza dell’'uomo in
molti casi fa riferimento alla visione mutuata da Aristotele e variamente
interpretata fino ai nostri giorni, secondo cui I'uvomo - nella sua essen-
za — sarebbe animal rationalis (traduzione latina del greco {@ov Adyov
&yov). Heidegger ha le sue buone ragioni quando, in proposito, dice che
siffatte determinazioni dell’essenza dell'uomo lo pensano a partire dalla
sua animalitas e non in direzione della sua humanitas e che, in linea di
principio, non si pensa all’homo animalis solo quando si pone il corpo
biologico e vivente come punto zero per la sua comprensione, ma anche
quando anima & posta come animus sive mens, e quindi come soggetto,
come spirito, come persona®.

Di fronte a tutto questo ci si chiede se, finché consideriamo I'uomo
come un essere vivente tra gli altri che si distingue rispetto alle piante,
agli animali e a Dio (ovvero lo comprendiamo decidendo anticipatamente
che lessenza della sua umanita dimori nella dimensione dell’animzalitas),

7 Cf. J. KristEVA, Osare ['umanesimo, in I Regno-Documenti 9 (2011) 314-320.

8 M. HEIDEGGER, Lettera sull «umanismo», in Ip., Segnavia, Adelphi, Milano 1987, 277.
Sul problema del rapporto anima-corpo torneremo piti avanti: cid che per ora ¢ importante
comprendere ¢ che, oltre ogni concezione dualistica, & il corpo stesso a imporre il problema
dell’anima (e viceversa).



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 567

siamo sulla via giusta per portare alla luce la sua essenza, ovvero — senza
cadere nella riduzione concettualistica e astratta operata dall’essenzialismo
razionalistico — il riferimento alla verita dell’essere ove risiede la dignita
della sua umanita.

Va riconosciuto che in molte delle visioni di uomo operanti nei diversi
umanesimi, nonostante il loro spessore teorico, 'essenza dell’'uomo ¢& pen-
sata e stimata troppo poveramente perché non ¢& pensata in quella prove-
nienza essenziale (inizio) che per I'umanita resta sempre futuro essenziale
(compimento), ovvero nella verita dell’essere che ¢ sempre correlazione
di svelatezza e nascondimento. Questo perd non ne decreta I'invalidita e
indica piuttosto che I’essenza problematica dell'umanesimo che qui viene
in luce conduce a pensare piti originariamente l’essenza dell’'uomo’. Si
tratta di un pensare il cui agire riguarda il riferimento dell’essere all’'uomo
e dell'uomo all’essere nel quale I'uomo viene ricondotto alla sua essenza,
cio¢ al riferimento all’essere che gli & costitutivo. In questo I'uomo diventa
umano e I'«umanesimo» viene a consistere nel curarsi che I'uomo sia uma-
no e non non-umano («in-umano»), cio¢ al di fuori della propria essenza
dove I'umanita dell’'uomo riposa nel suo riferimento all’essere’.

Lo stare costitutivo dell’'uomo in questo riferimento all’essere ¢ la sua
«e-sistenza» intesa nel senso secondo cui l'essenza dell'uomo ¢ la sua
esistenza''. Di e-sistenza in questo significato si pud e si deve parlare solo
in relazione all’essenza dell'uomo, cioé solo in riferimento al modo umano
di essere, differente dalla «semplice-presenza» che caratterizza la sussi-
stenza degli enti non-umani (cose e viventi). Due indicazioni della Lettera
sull’ umanismo ci aiutano a pensare in questa direzione. La prima concerne
la cosiddetta «differenza antropologica» e sottolinea come e-sistenza non
pud mai essere pensata come una specie particolare tra le altre specie
di esseri viventi dato che I'uomo & destinato a pensare l’essenza del suo
essere e non solo a raccontare storie naturali e storiche sulla sua costi-
tuzione e attivita: anche quanto di awimalitas si attribuisce giustamente

% Si tratta di comprendere che qui & in gioco il senso profondo di cid che chiamia-
mo pensare il quale costituisce un aspetto fondamentale dell’essenza dell’'uomo, cioe del
suo riferimento all’essere. Il rigore del pensiero non consiste semplicemente nell’esattezza
tecnico-teoretica dei concetti (come avviene quando, nei vari umanesimi, si crede o si &
creduto di aver spiegato filosoficamente o scientificamente 'umano con argomentazioni o
fondazioni e financo asserendo che in esso vi & qualcosa di inspiegabile), ma riposa nel
fatto che il dire rimane puramente nell’elemento della verita dell’essere, la quale & gioco
di svelamento/nascondimento (cf. HEIDEGGER, Lettera sull’«umanismo», cit., 269; come
controcanto: H.U VON BALTHASAR, Veritd del mondo, Jaca Book, Milano 1989, da leggere
in uno con gli altri due volumi della Teo-logica: Verita di Dio e Lo spirito della veritd).

10 HEIDEGGER, Lettera sull « umanismos, cit., 273.

W Ibid., 278ss.; M. HEIDEGGER, Essere e tempo, Longanesi & C., Milano 2005, 60.



568 StPat 61 (2014) 3

all'uomo per averlo paragonato all’animale si fonda infatti a sua volta
sull’essenza dell’e-sistenza'?. La seconda richiama la necessita di pensare
che T’e-sistenza, cosi intesa, non si identifica con il concetto tradizionale di
existentia che significa «realta», ovvero semplice-presenza, a differenza di
essentia intesa come «possibilita». Ancor meno si intende con e-sistenza
I'«oggetto» (Gegenstand) come realta del reale (secondo la dizione venu-
tasi affermando nel XVIII secolo). S’intende piuttosto quell’evento per cui
I'uomo vivente, nel suo modo di essere — qui e ora — apertura dell’essere,
dispiega la sua essenza in quanto il suo & l'estatico stare-dentro la verita
dell’essere mediante i suoi atti fondamentali (sentire, pensare, agire)®.
Con cio ¢ in gioco il senso e il significato di cido che & realta, compreso
a partire dall’evenemenzialita del «possibile»'.

Ma in che cosa consiste questa correlazione all’essere, cosi importante
per cogliere I'essenza dell’'uomo? E come pensarla?

3. Per una fenomenologia dell’atto dell’e-sistenza

Le-sistenza, modo di essere dell'uomo a differenza del #odo di essere
degli enti non-umani, & atto, evento, correlazione. Addentrarsi nella sua
comprensione significa portare in luce, mediante il Adyoc, la costellazione

12 Cf. Ibid., 277. 1l filosofo della Foresta Nera spiega la cosa con alcune sottolineature:
«1l corpo dell'uvomo & qualcosa di essenzialmente altro da un organismo animale. L’errore
del biologismo non ¢ ancora superato per il fatto che alla corporeita dell’'uomo si aggiunge
I’anima, all’anima lo spirito, e allo spirito l'esistentivo, e per il fatto che si predica pid
forte che mai I'alto valore dello spirito, per poi far ricadere tutto nell’esperienza vissuta
della vita mettendo in guardia dal pensiero che con i suoi concetti rigidi distruggerebbe
il flusso della vita, e dal pensiero dell’essere che deturperebbe lesistenza. Il fatto che la
fisiologia e la chimica fisiologica possano indagare sull'uvomo come organismo dal punto di
vista delle scienze naturali, non & una prova che l'essenza dell'uomo stia nell’ “organico”,
cioé nel corpo come & spiegato scientificamente. Questa opinione non vale pit dell’altra
secondo la quale I’essenza della natura sarebbe racchiusa nell’energia atomica. Potrebbe
essere che la natura occulti la sua propria essenza proprio in quell’aspetto che essa offre
alla dominazione tecnica da parte dell’'uomo. Cosi come I’essenza dell'uomo non consiste
nell’essere un organismo animale, altresi questa insufficiente determinazione dell'uomo non
puo essere eliminata o corretta con la semplice attribuzione all'uomo di un’anima immortale
o della facolta della ragione o del carattere della persona. In ognuno di questi casi I'essenza
¢ trascurata, e precisamente sul fondamento del medesimo progetto metafisico. Cio che
I'uomo &, ovvero, nel linguaggio tradizionale della metafisica, I’“essenza” dell'uomo, riposa
nella sua e-sistenza» (Ibid., 277-278).

B Ibid., 278.

Y Circa il senso di «possibile» / «possibilita» secondo M. Heidegger cf. R. Tommasi,
«Essere e tempo» di Martin Heidegger in Italia (1928-1948), Glossa, Milano 1991, 217-223.



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 569

dei caratteri fondamentali di tale atto. Qui cercheremo di farlo sinteti-
camente evidenziando, attraverso una serie di iniziali indicazioni fenome-
nologiche?, i caratteri fondamentali della struttura di questo atto. Essa
risultera una struttura aperta che consiste nella complessa correlazione
di questi caratteri, i quali sono se stessi solo nella correlazione stessa
mentre la stessa correlazione accade a sua volta per l'essere se stesso
di ciascun carattere. I caratteri che individueremo non sono proprieta
semplicemente-presenti di un ente semplicemente-presente, ma sono le
possibili maniere di essere (ogni suo essere-cosi ¢ primariamente «esse-
re») dell’essere-uomo.

3.1 Struttura originaria

Con il termine e-sistenza che riguarda 'effettiva e storica disposizione
di sé da parte dell’esserci alludiamo all’atto del soggetto umano inteso quale
«essere-nel-mondo» e «identita aperta» per cui esso diviene autenticamente
se stesso nel momento in cui con la decisione della sua liberta che si esprime
nell'apertura del sentire, del fare e del sapere si accoglie come proveniente
da altro oltre che da sé, appropriandosi di se stesso nel pro-gettarsi secondo
le sue pit proprie possibilita in relazione a se stesso e all’altro. Con cio
e-sistenza — intesa come gioco di apertura intenzionale e alterita offerentesi'® —
nomina 'atto della determinazione di cid che 'uvomo ¢ nella verita dell’essere
e insieme lo mostra come causa intenzionale del suo agire’.

In questo viene alla luce la correlazione originaria di essere e uomo
che cerchiamo, perché cio significa che 'uvomo ¢ in quanto e-siste, ovvero
che l'e-sistenza dell’'uomo ¢ la sua «sostanza» (quest’ultima intesa in un
senso «relazionale» e «diveniente», in parte rinnovato rispetto al signifi-

B Quelle che seguono sono indicazioni iniziali che sono piti ampiamente sviluppate
nel nostro breve saggio: R. Tommast, La fragilita dell'esistenza umana, in G. DEL MISSIER
(cur.), Vulnerabile e preziosa. Riflessioni sulla famiglia in situazione di fragilita, Edizioni
Messaggero-Facolta teologica del Triveneto, Padova 2014, 187-223.

16 La fenomenologia di origine husserliana, con i suoi molteplici tornanti, risulta assai
istruttiva al fine di cogliere questa correlazione originaria e il suo carattere insieme «inten-
zionale» (il movimento dal «soggetto» all'«altro») e «controintenzionale» (il movimento
dall'«altro» al «soggetto»). Se perd in Husserl lintenzionalita dice anzitutto il carattere
della coscienza, nella nostra impostazione i due caratteri riguardano Iesistenza nell’effettivita
del suo accadere.

7 Cf. E. HussErL, Esperienza e giudizio, Bompiani, Milano 1995, 53ss.; HEIDEGGER,
Essere e tempo, cit., 60; Ip., Lettera sull’«umanismo», cit., 278ss.; L. PAREYSON, Esistenza e
persona, 1l melangolo, Genova 2002; P. RICOEUR, Sé come un altro, Jaca Book, Milano 1993;
R. Tommast, La forma religiosa del senso. Al crocevia di filosofia, religione e cristianesimo,
Edizioni Messaggero - Facolta teologica del Triveneto, Padova 2009, 439-441.



570 StPat 61 (2014) 3

cato tradizionale di ovcin'®): e-sistendo cosi egli & se stesso e custodisce la
verita dell’essere dove, nella luce dell’essere, ’ente appare come quell’ente
che e.

La struttura dell’e-sistenza ¢ dunque radicalmente estatica, aperta per-
ché riferita continuamente — nel suo provenire e nel suo tendere — all’altro
da sé. Se e come questo «altro» appaia, se e come Dio e il sacro, la storia
e la natura (ovvero tutto cid che ¢ correlativo all’'uomo in quanto e-sisten-
za) — nel loro realismo — entrino nella radura dell’essere, si presentino e
si assentino, non & 'uvomo a deciderlo, perché I'avvento dell’essere riposa
nel darsi dell’essere stesso: ’«altro» si da da sé, indeducibilmente dall’e-
sistenza umana, ma ¢ soltanto per essa che entra nell’apparire, ovvero in
quella «manifestazione» che & la verita dell’essere. L'uomo ha da trovare
la modalita conveniente alla sua essenza che corrisponde a questo, ovvero
alla «vocazione» di essere/divenire se stesso in quanto e-statica apertura
all'altro e alla verita dell’essere che lo determina determinando il darsi
dell’essere stesso'. L'uomo non ¢ in grado di produrre tutto cid da sé; lo
scopre in se stesso, alla radice della sua liberta di e-sistere, che — essendo
se stessa — si rivela una iniziativa iniziata altrove che volendosi nel gioco
della relazione con «altri» se li appropria lasciandoli essere se stessi?’. In
cio I'atto dell’e-sistenza & rapporto con I’essere nel riconoscersi come pura
possibilita di questo rapporto?.,

3.2 Effettiviti/storicitd

L’atto dell’e-sistenza ¢ corporeo-spirituale e accade nelle trame tem-
porali della effettivita della vita dove I'appello dell’altro, che ¢ incontro/
coinvolgimento con esso nella pluralita delle «forme» indeducibili del suo
apparire, concorre a formare la coscienza di cio che si ¢ e di cio che ¢

18 Cf. C. VIGNA, Sostanza e relazione. Una aporetica della persona, in AANV., L'idea di
persona, Vita e Pensiero, Milano 1996, 175-203.

19 Cf. HEIDEGGER, Lettera sull’«umanismos, cit., 283-284.

20 Secondo Robert Spaemann la liberta della persona ¢ di essere libera dalla propria
natura: essa ha questa natura ma non & questa natura e si pud rapportare liberamente a
essa, anche se non pud farlo da se stessa, ma solo attraverso I'incontro con l'altro: «Solo
I'apprezzamento dell’essere-se-stesso altrui, in quanto riconoscimento, giustizia, amore, ci
consente quella distanza da noi stessi, quell’auto-appropriazione che & costitutiva delle
persone, dunque la liberta da noi stessi. Questa liberta si sperimenta come dono» (R. SPAE-
MANN, Persone. Sulla differenza tra «qualcosa» e «qualcunos», Laterza, Roma-Bari 2005, 209).
Cf. M. HEIDEGGER, Dell’essenza della veritd, in Ip., Segnavia, cit., 133-157.

21 Cf. N. ABBAGNANO, La struttura dellesistenza, in 1., Scritti esistenzialisti, Utet,
Torino 1988, 89-104.



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 571

Paltro?. Questo non accade in una maniera totalmente deterministica, ma
in un atto consapevole e dunque relativamente autonomo che si da e si
manifesta nella coappartenenza di verita e liberta dell’e-sistere effettivo che
caratterizza ogni e-sistente nella sua singolare universalita e che costituisce
la storicita dell’e-sistenza che pud essere pensata analizzando I'intrecciarsi
delle sue dimensioni coessenziali e concostitutive.

La prima dimensione essenziale in cui si manifesta 'effettivita/
storicita dell’e-sistenza ¢ il suo divenire, gioco originario del dyndmei e
dell’energeiai che genera il progressivo sviluppo della vita dalla nascita
alla morte.

Nel nostro caso non si tratta perd di un divenire qualsiasi, ma del
divenire del proprium umano, ovvero dell’e-sistenza corporeo-spirituale, se-
gnato da cima a fondo dalla temporalita (seconda dimensione). Il passato,
il presente e il futuro come noi li conosciamo convenzionalmente nasco-
no infatti dalle tre modalita estatiche con cui siamo/attuiamo [’apertura
e-sistenziale/coscienziale che ci caratterizza: 'aver-da-essere, I'essere-pre-
sente e l'essere-stato che, nella loro circolarita, costituiscono la tempora-
lita dell’e-sistenza. Nella concostitutivita delle tre estasi vi & un primato
del futuro: il presente ¢ tale per la costante e istantanea apertura alle e
Iattualizzazione delle possibilita future, che avviene sul fondamento del
passato, il quale & perd sempre I'esser stato di un presente che si ¢ a sua
volta realizzato per la sua apertura al futuro (aver da essere)?. In altri
termini attraverso la mediazione del presente (istante) il passato (che vive
nella memoria e nel racconto) & sempre passato-di-un-futuro e il futuro
(che & percepito dall’apertura presente dell’attesa quale essere in-vista-
di) ¢ sempre, ma in modo secondario, futuro di un passato. Una tale
struttura temporale accompagna, come condizione di possibilita, il darsi

2 Con cid alludiamo al fatto che la «coscienza» quale «coscienza-di» — e la distin-
zione soggetto/oggetto che questa istituisce a partire dall'unitd di correlazione/apertura
dell’atto dell’e-sistere che in questo mostra il proprio carattere di originarieta rispetto a
essa e alle differenziazioni che la caratterizzano — accade alla e per la struttura originaria
dell’e-sistenza effettiva che, come tale, la precede quale struttura unitaria dell’essere-nel-
mondo (cf. par. 3.3). Essa si accende sul piano della correlazione pre-intenzionale all’essere
(precomprensione dell’essere) e si sviluppa mediante I'apertura intenzionale del sentire,
dell’agire e del pensare.

2 Cf. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., 46: «Solo un ente che nel suo essere sia essen-
zialmente AD-VENIENTE, cosicché, libero per la propria morte, possa, infrangendosi in essa,
lasciarsi rigettare nel proprio Ci effettivo; cioé solo un ente che, in quanto ad-veniente,
sia cooriginariamente ESSENTE-STATO, pud, tramandando a se stesso la possibilita ereditata,
assumere il proprio essere-gettato ed essere, nell’ATTIMO, per “il suo tempo”. Solo una
temporalita autentica, che & nel contempo finita, rende possibile qualcosa come un destino,
cio¢ una storicita autentica».



572 StPar 61 (2014) 3

di ogni atto umano affettivo, pratico e teorico e ogni sua oggettivazione
espressiva e pubblica ed ¢ alla radice della concezione ordinaria e pub-
blica del tempo.

La costituzione temporale dell’e-sistenza, cosi configurata, accade per
la dialettica della liberta e della decisione effettive che sono intrinseche
al vivere di colui che sente, pensa e agisce (terza dimensione). Il futuro
infatti non si presenta mai in modo determinato o alla maniera di una
semplice-presenza, ma & sempre costituito da una molteplicita di possibili-
ta introdotte nell’effettivita dall’alternativa della scelta istantanea: I'atto del
sé & cioé necessariamente e a un tempo possibilita d’essere e possibilita
di non essere, ¢ decisione di sé come un tutto, poiché & decisione nei
confronti dell’istanza trascendente che lo autorizza. Il punto & che tra i
due aspetti esiste una correlazione: 'uomo non ha una liberta, ma ¢ il
soggetto della liberta, poiché istanza che lo obbliga a una totalizzazione
di sé non solo apre lo spazio della sua decisione, ma la rivendica come
atto libero del sé che riguarda questa istanza stessa. In questo senso la
decisionalita incombe all’esserci e percid anche il non agire diventa esso
stesso un’azione. Agere sequitur esse non significa dunque soltanto che
I'agire si modella sull’essere, ma anche che I'e-sistenza umana non pud
essere se stessa senza agire (di cui il pensare rappresenta una forma alta e
tipica)®. In questo senso cio che istituisce la temporalita e la storicitad non
sono semplicemente le decisioni-scelte attuali, ma — pit radicalmente — la
decisionalita, ovvero I’esser posto nella situazione di non poter non deci-
dere. La decisionalita (il dover decidere) trascende cosi I’e-sistenza umana
cui pure immane: il suo «esser-gettata» come libertd donata e «iniziativa
iniziata»? si evidenzia nel fatto che noi siamo liberi di decidere senza aver

24 11 significato e 'importanza dell’agire per la comprensione dell'umano ¢ stato messo
in luce in modo quanto mai interessante da Maurice Blondel nel suo capolavoro L’azione
del 1893. Egli si ¢ interrogato sulla «questione vitale», cioé I'impraticabile e necessario
compimento dell’aspirazione infinita dell'uomo che si da nell’azione. Si & cosi concentrato
sull’azione umana quale inevitabile soluzione dell’inadeguazione tra cid che je suis e cido che
Je veux étre. In questo senso 'azione appare a Blondel come l'alveo vitale del desiderio
umano, dove si realizza singolarmente 1'z7zpasse umanamente insuperabile dell’insufficienza
dell’azione a fronte del desiderio sempre ulteriore che si segnala come originario nel de-
terminismo dell’azione stessa. Per approfondire: G. Mazzocato, Il destino della persona.
Azione, desiderio e libertd secondo M. Blondel, in J. PEREZ-SOBA-E. STEFANYAN, L’azione fonte
di novita. Teoria dell'azione e compimento della persona: ermeneutiche a confronto, Cantagalli,
Siena 2010, 125-156; Tommast, La forma religiosa del senso, cit., 308-347.

5 Utilizziamo il termine «essere gettato» (materialmente introdotto da Heidegger per
indicare lo stato — reso manifesto dalla «situazione emotiva» — in cui I'Esserci, nella sua
fatticita, si trova a essere e in cui & all'oscuro circa la sua provenienza e la sua destinazione:
f. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., parr. 29, 31, 38, 58, 68b) per esprimere la condizione per



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 573

scelto di esser liberi e percid non potendo sottrarci alla decisionalita?: da
una parte I'inizio che libera il corpo e la mente (intelligenza e volonta) e
li rivolge a se stessi e all’essente ci appartiene cioé senza appartenerci e
si manifesta in ogni intellezione e decisione come cid che non ¢ in nostro
potere decidere; dall’altra c’¢ intellezione, decisione e azione solo laddove
c’¢ soggetto e movimento umano orientato al senso che viene riconosciuto
nel fenomeno della manifestazione.

1l futuro, il presente e il passato accadono all’e-sistenza non solo a
procedere da essa stessa e dalle sue libere attuazioni e manifestazioni, ma
anche e insieme — come abbiamo visto — a quelle da «altri» e da possibili-
ta date. Sono cio¢ possibili per I'essere-nel-mondo/essere-con-e-per-altri che
caratterizza I'e-sistenza. La temporalita e la storicita, in questo senso, sono
un intrecciarsi delle mie possibilita e di quelle che mi sono offerte da altri
(Dio, I'altra persona, la moltitudine, la natura e la cultura (quarto aspetto):
La distensione temporale e la storicita appaiono cosi come lo spazio per
I'accoglienza dell’Altro, spazio per il riconoscimento, la comunicazione e il
dialogo anche nel loro significato drammatico (le tensioni e i conflitti) e di
«conversione» (colpa e perdono, morte e speranza), che si realizza grazie al
linguaggio e alle diverse istituzioni dell’e-sistenza quali la famiglia, le religioni,
lo stato, le diverse scienze e arti, le imprese economiche, politiche ecc.

cui ogni esistenza umana si trova posta nell’essere in una certa specifica condizione, che non
dipende da lei e che la caratterizza da cima a fondo. La liberta umana e la decisionalita in
cui essa si esprime e si determina, liberta che si attua nella relazione con se stessi e con gli
altri, & parte integrante di questa condizione. Con L. Pareyson crediamo di poterla spiegare
come «iniziativa iniziata e consenso a un dono» (cf. L. PAREYSON, Liberta e situazione, in On-
tologia della liberta. 1] male e la sofferenza, Einaudi, Torino 1995, 15-17; anche: L. PAREYSON,
Situazione e libertd, in Esistenza e persona, 1l melangolo, Genova 2002, 215-230).

2 F ancora Blondel a illuminarci in modo singolare su questo punto quando, mediante
constatazioni antinomiche, indaga quello che é I’azione. Punto di partenza & la constatazione
del fallimento dell’azione voluta: io voglio, ma non ho voluto volere; inoltre non riesco
mai a realizzare veramente cid che sinceramente voglio e sono costituzionalmente incapace
di disfare cid che ho fatto. Sembra dunque impossibile trovare I’adeguazione fra volonta
volente e volonta voluta. Entrambe le possibilita di decisione (sia la possibilita di gettarsi
nel Nulla, sia quella che la volonta trovi in un Qualcosa la sua realizzazione) sono chiuse
e la dinamica della volonta sembra prigioniera di un conflitto non risolvibile. In una sorta
di «riflessione seconda» Blondel scopre perd che io constato queste difficolta perché ten-
do al non contraddittorio, al non fallimento. E inoltre quel qualcosa che pur si presenta
inadeguato, non ¢ perd nulla. La dialetticita di questi due momenti porta cosi all’«unico
necessario», a quel necessario che unicamente permette ’adeguazione. E questo perché il
conflitto della volonta, non risolvibile teoreticamente, conduce tuttavia alla scoperta che al
fondo della mia volonta si trova una realta che & pit di me stesso. E il «totalmente altro»
che, in quanto trascendente, mi costituisce in maniera immanente nel mio agire e volere.
11 filosofo francese lo definisce con un’espressione cristiana alla quale pero attribuisce un
significato filosofico: «Unico necessario».



574 StPat 61 (2014) 3

3.3 Essere-nel-mondo

Da quanto detto emerge che l'e-sistenza umana accade di volta in
volta in un singolo che non & originariamente un «io puro» isolato da
tutto il resto che attua e sperimenta se stesso nell'immanenza della propria
coscienza. Egli ¢ e attinge se stesso nel mentre ¢ coinvolto nel tutto di
un mondo umano che ha «in comune» con gli altri e che si costituisce
per 'apertura dell’essere?”” Noi non ci troviamo mai in un’autocoscienza
chiusa nell'immanenza, che anzitutto & presso di sé e in un secondo tempo
puo uscire verso qualcosa d’altro. Piuttosto troviamo noi stessi nell’unita
di identita e differenza, di attuazione di sé e di attuazione del mondo,
coinvolti in una situazione dinamica di rapporti e condizionamenti tra noi
e cio che ¢ altro da noi®.

1l fenomeno fondamentale dell’autoesperienza umana — autorelazione
ed eterorelazione a un tempo — consiste nel fatto che noi innanzitutto e
per lo pit ci troviamo per cosi dire all’opera, coinvolti in una realta fatta
di cose, fatti e uomini: essi — «altro» rispetto a noi — influiscono su di noi
come noi influiamo su di essi, concorrono a plasmare la nostra e-sistenza
come noi a plasmare il loro essere e la loro realta. Noi siamo relazione
a essi in molti e vari modi e in questo ci sono aperte possibilita, ma ci
sono anche imposte limitazioni.

Il modo d’essere con cui l’e-sistenza ¢ relazione con le cose ¢ in
radice differente da quello cui lo ¢ con gli altri uomini: nel primo caso
si tratta di un nesso di utilizzabilita, nel secondo di un legame segnato
dalla corresponsabilita fatta di custodia e cura. Solo nel volgerci a cio che
¢ altro da noi e nell’accoglierlo in noi stessi lasciandolo essere se stesso
(e dunque nel superamento del carattere totalitario dell’io e dell’alterita
dell’altro) perveniamo al nostro stesso essere®.

27 «[...] nell’espressione “essere-nel-mondo”, “mondo” non significa affatto I'ente ter-

reno in contrapposizione a quello celeste, né il “mondano” in opposizione allo “spirituale”.
In quella determinazione “mondo” non significa affatto un ente e neppure un ambito
dell’ente, ma I'apertura dell’essere. L'uomo ¢, ed ¢ uomo, in quanto & colui che e-siste.
Egli sta fuori nell’'apertura dell’essere, la quale & come tale I'essere stesso che, in quanto
getto, si & gettata e acquista a sé (erworfen) nella “cura” I'essenza dell’'uomo. Gettato in tal
modo, 'uomo sta “nell’”apertura dell’essere. “Mondo” ¢ la radura dell’essere. “Mondo” &
la radura dell’essere in cui 'vomo sta fuori a partire dalla sua essenza gettata» (HEIDEGGER,
Lettera sull’ « umanismox», cit., 301-302).

2 Cf. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., parr. 12-27. Heidegger (cf. pp. 73-74) ha colto
che essere-nel-mondo ¢ il fenomeno unitario della costituzione dell’essere dell’Esserci ed &
percio differente dall’essere-semplicemente presente di una cosa corporea (come il corpo
dell'uomo) dentro un’altra cosa semplicemente presente (come il mondo).

? Si noti il riferimento all'intenzionalita della coscienza, centrale nella fenomenologia
husserliana. Essa ¢ il volgersi verso le cose stesse lasciandole essere se stesse nel momento in



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 575

Con cid non siamo solo oggetto del mondo ma, a un tempo, soggetto
di esso. Nel senso che vi ¢ «mondo» (Welt, a differenza dell’Unzwelt o
«ambiente» proprio dell’animale®’) solo in quanto e-sistendo lo accoglia-
mo, attuandolo e plasmandolo attivamente con il pensiero e I'azione. Se
la conoscenza non & solo accoglimento passivo e richiede un confronto e
una presa di posizione attiva che si esprime nel giudizio, anche la volonta
e l'azione — specialmente il lavoro — sono un intervenire di nostra inizia-
tiva sulla realtd concorrendo a determinarla e a plasmarne la forma. Cosi,
mediante le opere che poniamo nel mondo con la nostra attivita pratica e
teorica, nel mentre plasmiamo cid che ci ¢ dato attuiamo e oggettiviamo i
nostri pensieri e piani, le nostre mete e decisioni: nell’opera oggettiva, che
¢ anche espressione incarnata e simbolo dell’e-sistenza umana, I'interiorita si
manifesta nell’esteriorita del mondo e il mondo accade come mondo umano.

Da quanto detto si evince che il mondo cosi come lo intendiamo qui
si da nell’esperienza che ne facciamo. Questa visione del «mondo» non
presuppone pili una rigida contrapposizione di soggetto e oggetto ma
il fenomeno unitario e correlativo dell’essere-nel-mondo e del mondo-
dell’-uomo.

3.4 Spirito incarnato

Analizzando il fenomeno dell’e-sistenza ci accorgiamo che, nonostan-
te la complessita dell’atto che ci costituisce, prima di ogni molteplicita
noi sperimentiamo noi stessi come una totalita concreta composta ma in
qualche modo unificata e ci cogliamo come questo unico essere umano
e-sistente, che chiamiamo «io» e costituisce il fenomeno dell’ipseita. Ne
da testimonianza 'unita complessa della coscienza nella quale non speri-
mentiamo soltanto gli atti spirituali del pensare e della decisione libera,
né diventiamo coscienti soltanto di tutto il restante ambito di avvenimenti
psichici, come sentimenti e disposizioni d’animo, impulsi e inclinazioni,
ma ci sono date anche situazioni corporee, azioni e passioni. Colui che
e-siste sperimenta tutto questo nell’'unica e identica coscienza vissuta
dell’io, nell’atto dell’essere manifesto di sé a se stesso nel momento in
cui nel sentire, nel conoscere e nell’agire accoglie I'alterita che inde-
ducibilmente gli si fa incontro. «Io» sono tutto questo’!.

cui vengono accolte in noi. Qui perd il soggetto che si volge non & I'«io puro» husserliano,
ma esistenza storica ed effettiva.

30 Sulla differenza tra Welt e Unmwelt si & lungamente esercitata, con accenti diversi,
'antropologia filosofica primonovecentesca, da Scheler a Plessner e Gehlen.

1 Questo dire «io» apre il problema della sua sostanzialita, sul quale si & misurato
tutto il pensiero occidentale. In proposito recentemente Paul Ricoeur ha posto I'attenzione



576 StPat 61 (2014) 3

Tale autoconsapevolezza fa si che le concezioni aristotelico-tomistiche
dell'uomo come animal rationalis e dell’anima forma corporis, che pur han-
no veicolato interessanti elementi di verita ricorrenti in larga parte della
tradizione occidentale, chiedano di essere ripensate. Il pensiero contempo-
raneo, nelle sue varie correnti, cerca di rispondere a questa esigenza dando
particolare rilievo a una riflessione sulla corporeita, che, abbandonando un
presunto dualismo residuo, comprende 'uomo a partire dal corpo e di qui
considerandolo co-implicazione di corpo e anima.

In queste visioni dell'uomo come «e-sistenza incorporata» o «spirito
incarnato» la corporeita ¢ dimensione essenziale e originaria dell’e-sistenza,
la quale «& un corpo allo stesso titolo che ¢ spirito, tutto intero “corpo”
e tutto intero “spirito”»*2. Il corpo non & solo qualcosa che possiedo;
il corpo che vivo in prima persona sono io stesso. Il mio corpo non &
soltanto un modo del mio relazionarmi con il mondo, ma la condizione
indispensabile per potervici abitare umanamente vivendo, pensando, agen-
do. Non ho altro modo di conoscere il mio corpo che quello di viverlo:
cosi il corpo umano partecipa pienamente alla costituzione dell’io. Colui
che e-siste non ¢, riguardo alla propria natura corporea, nella stessa situa-
zione che riguardo agli oggetti esterni. Il corpo per lui non ¢ un oggetto:
la natura umana porta, anche nel suo aspetto corporeo, il sigillo della
razionalitd percepita gia nell’autoaffezione. Si tratta dell’esperienza della
propria corporeitd come soggettivita: 'uvomo non & un soggetto solo per
la propria autocoscienza riflessa e autodeterminazione, ma anche per il
suo proprio corpo, per quell’organismo corporeo che gli permette di es-
sere il soggetto di un’attivita specificamente umana®. Il corpo caratterizza

sulla dislocazione dall’identita-medesimezza all’identita-ipseita dove si confrontano due modi
di pensare I'identita personale. Il che mette in luce come dire «sé» non significa dire «io».
L’identita-medesimezza (idem) si riferisce alla permanenza nel tempo di un io sostanziale
e al suo carattere unico e ricorrente: in questa prospettiva 'alterita ¢ sempre nell’altro e
non presenta nulla di originale per il sé. L’identita-ipseita (jpse) non implica invece alcuna
affermazione circa il preteso nucleo immutabile della personalita: qui I'alterita & costitutiva
dell'ipseita. TI problema ¢& quello di pensare riflessivamente ’e-sistenza umana mettendo in
luce la dialettica di idem e ipse, che ricusa la tesi della semplicita indecomponibile e im-
mediata del Cogito senza tuttavia cedere alla vertigine della dissociazione del sé tipica del
pensiero antropofugale novecentesco che riconduce 'umano a una successione di frammenti
ed emozioni (cf. RICOEUR, S¢ come un altro, cit.).

2 Cf. E. MOUNIER, I/ Personalismo, Ave, Roma 2006, 43.

» «La corporeita si costituisce in se stessa come movimento di senso. Conseguen-
temente il corpo & originaria manifestazione ed espressione del senso, dello sguardo, del
pianto, del sorriso, del gesto, del mimo, della danza. Nel mio proprio corpo si da come
un intreccio tra il suo aspetto di corpo fisico (Korper) in virtd del quale io sono incarnato
nel mondo, e il suo aspetto di corpo vivente organico (Lezb) che io sento come mio, su
cui esercito un dominio diretto in cui vivo le mie esperienze sensoriali ecc. e che quindi



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 577

I'individuo e ognuno & riconosciuto in questo mondo come individuo
a partire dal suo corpo. Noi non possiamo pensare l'identita personale
di un uomo senza la continuitd della sua esistenza corporea individuale.
Di piti: qualsiasi esperienza intenzionale della nostra coscienza ¢ legata a
un’esperienza originaria del corpo che ¢é I'azione antropologica originaria
del corpo. La nostra percezione del mondo esterno non dipende solo dai
dati sensibili corporei che incameriamo attraverso i sensi; essa ¢ segnata in
maniera ancora piu originaria da una determinata prospettiva, che ¢ legata
allo spazio-temporale essere-nel-mondo emotivamente vissuto del nostro
corpo sessuato e parlante e alla sua motilita intenzionalmente orientata
che ¢ la sfera primaria nella quale originariamente sorge il senso di tutti
i significati nell’ambito dello spazio rappresentato®.

Gia sul piano puramente fisiologico e-sistiamo solo grazie a un con-
tinuo processo di scambio con la natura che ci circonda. E la nostra
corporeita ¢ pure lo spazio della nostra autorappresentazione verso altri,
in cui ci facciamo da loro riconoscere. Noi non sperimentiamo mai il
nostro essere come autocoscienza pura e indipendente, ma vi perveniamo
piuttosto solo e-sistendo con-altri, in una convivenza e in un rapporto
corporeo solidale reciproco: si pensi a tutti i livelli della comunicazione e
azione umana. In questo senso il nostro corpo ¢ il punto di intersezione
fra I'io e il tu (non-io), la linea di contatto fra il nostro essere individuale
e il mondo degli altri. Non esiste via che conduca da noi al prossimo
o dal prossimo a noi ignorando il nostro corpo. Similmente la nostra
autoesperienza non ¢ pensabile senza I'esperienza della nostra corporeita,

implica essenzialmente il mio io quale oggetto» (G. FERRETTI, Soggettivitd e intersoggetti-
vitd, Rosenberg & Sellier, Torino 1997, 79). L’e-sistenza umana & percid sempre coscienza
in prospettiva, in situazione, in un punto di vista; in questo senso & regolata dal corpo:
il mondo nel suo insieme come totalita si raccoglie intorno al corpo, non solo perché
attraverso di esso & raggiunto nella sua esistenza reale e non meramente possibile, ma
anche perché si dispone in un orientamento radicale senza di cui il «sopra», il «sotto»,
I'«accanto», il «lontano», il «davanti», il «dietro» ecc., ma anche il «qui», '«ora», il
«questo» non avrebbero senso. Il mio corpo, corpo umano al quale riferisco tutte le mie
esperienze, ¢ da considerare il «punto zero» a partire dal quale io considero ogni cosa: &
da questa alteritd interna che parte ogni ulteriore oggettivazione a partire da quella di un
mondo. In questo senso 1'opposizione originaria fra soggetto e oggetto non ¢ immediata,
ma gia mediata nel soggetto stesso.

% Cf. M. MERLEAU-PONTY, Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2003, 197.
Dunque «il corpo ¢ il nostro mezzo generale per avere un mondo» (p. 201) e «I’esperienza
del corpo ci fa riconoscere una imposizione di senso che non & quella di una coscienza
costituente universale, ci fa riconoscere un senso che aderisce a certi contenuti» (p. 203),
almeno nel senso in cui «comprendere significa esperire ’accordo fra cid verso cui tendia-
mo e cid che ¢ dato, fra I'intenzione e I'effettuazione —, e il corpo ¢ il nostro ancoraggio
in un mondo» (p. 200).



578 StPat 61 (2014) 3

cosi come, in senso inverso, non facciamo neppure nessuna esperienza
puramente corporea, che non sia accompagnata a un tempo da esperienze
qualitative del nostro sé sotto forma di situazioni emotive che sprigionano
anche qualcosa come la percezione di un senso atteso e riscontrato nel-
la realta (il desiderio, tra memoria e immemorialitd). La percezione del
nostro corpo stesso non avviene mediante un’autoattribuzione neutrale
di attributi corporei esteriori che potrebbe esser fatta in un certo senso
da un punto di vista di osservazione neutrale: essa presuppone piuttosto
I'autoesperienza originaria della nostra ipseita.

L’unita dell’e-sistenza — e-sistenza in-corporata — viene percio da noi
vissuta e sperimentata come una totalita differenziata che ¢ unita di una
molteplicita di costituenti®. Qui la «parte» non ¢ il «tutto», ma il «tut-
to» (nel senso di una totalita aperta da intendere come progetto-gettato)
c’¢ solo se le diverse «parti» che appartengono alla sua essenza sono
poste nella sua unita. La totalita dell’e-sistenza non & perd una totalita
omogenea in cui parti uniformi si compongono in un tutto come in un
corpo uniformemente esteso: esso & piuttosto una unita eterogenea, nella
quale modalita di essere e operare anche molto diverse fra loro pro-
vengono dalla e pervengono alla unita dell’organismo vivente e-sistente.
L’unita del nostro essere, sperimentata come totalita differenziata, si
presenta percid al contempo come una totalitd organizzata o strutturata.
I diversi livelli delle modalita di essere e di operare della persona umana
in cio non seguono di volta in volta I'insieme delle leggi loro proprie
indipendentemente gli uni dagli altri, ma ¢ grazie al lavoro di psiche e
logos — chiamati a fare chiarezza sulle differenze specifiche tra le forme
e i generi stabilendone poi le relazioni danno espressione all’intero — che
vengono progressivamente introdotti in una struttura d’insieme che pren-
de la forma di una compagine pili 0 meno ordinata tutto abbracciante.
Percid la totalita dell’e-sistenza incorporata ¢ totalitad centrata in relazio-
ne alla coscienza e all’ipseita, ovvero all’anima, dove prendono forma
pensieri, decisioni e azioni e in cui — passivo e attivo — mi sperimento
come «io». Per questo & totalita vivente nel senso specifico in cui 'uvomo
sperimenta se stesso come tutto.

Percio la nozione di corporeita intesa come corpo di carne, «vivente»
(Leib), differente dalla semplice nozione scientifica dove corporeita ¢ sino-
nimo di estensione, diviene elemento costitutivo di una visione integrale
della persona umana e — in quanto ¢ il suo stesso trascendersi nel pensare
e nel decidere che (come detto) ci appartengono senza appartenerci per-

% Parlare di «totalita» dell’esistenza umana, stante I'apertura che ne caratterizza
lidentita, richiede di aver attenzione a non «chiudere» tale apertura.



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 579

ché anelano a coincidere con I'abisso della liberta-necessita — pone essa
stessa il problema dell’anima. La vera questione allora non ¢ quella di
pensare un’astratta separatezza tra corpo e anima, ma quella dello spiegare
come dalla loro evidente unione emerge I'eccedente.

3.5 Essere-per-altri

L’e-sistenza — essere-nel-mondo, coincidenza di autorelazione ed ete-
rorelazione — diviene se stessa nel con-essere (Mit-sein) e in particolare
in quelle forme di essere-con-gli-altri che hanno il carattere dell’inter-
personalita. L’altro uomo, nella sua libera autocomunicazione, venendoci
incontro ci permette di guardare nella profondita della sua e-sistenza, cosa
che non avviene per 'animale’. Questa esperienza richiede tuttavia che
noi accogliamo I'altro e la sua rivelazione aprendoci a lui con fiducia e
riconoscendolo nella sua alterita senza farne un alter-ego®.

L’incontro interpersonale, cosi inteso, non si esaurisce nella conoscen-
za: esso trova la sua compiutezza nell’azione e in particolare nella custodia
e nella cura dell’altro. Possiamo, in proposito, parlare di «amore», il quale
accade nella concretezza di una molteplicita di forme, perché la relazione
tra due (o pit) e-sistenze & relazione di volta in volta singolare’®. Ogni
individuo ha le sue proprie peculiarita e percio il mio rapporto con lui &
ogni volta di tipo particolare. Questa forma pud essere I'amore esistente
tra sposi o tra genitori e figli, 'amore di amicizia, della venerazione, della
misericordia, del servizio concreto... In tutti questi casi, che richiedereb-
bero una pia attenta analisi, 'amore consiste nella benevolenza® che si
da come dedizione e si dona liberamente alla totalita concreta dell’altro
nel suo essere persona®,

In tutto questo si manifesta una dimensione fondamentale dell’e-
sistenza: la sua finitezza che necessariamente si svolge nell’orizzonte
incondizionato e sconfinato dell’essere, del vero e del bene, e dunque

% Questa possibilita umana di libera autocomunicazione della propria interiorita & cid
che fa dell'uomo I'unico vivente capace di mentire.

37 Cf. R. Tommast, Donare fiducia. Una riflessione sul tema della fiducia dal punto di
vista antropologico-filosofico, in Vocazioni 6 (2008) 19-29.

38 Suggestive in proposito le riflessioni proposte da C.S. LEwrs, I guattro amori. Affetto,
Amiicizia, Eros, Caritd, Jaca Book, Milano 2006.

39 Cf. ARISTOTELE, Etica Nicomachea 1X, 5, 1166b, 30ss., dove lo Stagirita usa il termine
gbvola (letteralmente: ben volere) che nella tradizione latina diviene bene-volentia.

40 Interessante in proposito la riflessione sul rapporto tra eros e agape proposta da
Benedetto XVI nell’enciclica Deus caritas est (nn. 2-18) dove egli mostra la complessa
correlazione tra I'amore pensato dagli antichi greci e dal cristianesimo.



580 StPat 61 (2014) 3

nella apertura essenziale dell’e-sistenza all’assoluto (trascendenza)*'. Percid
¢ nell’essere-nel-mondo che caratterizza 1’e-sistenza umana che ¢ possibile
che, in modo conforme alla trascendenza dell'uomo, egli vada oltre il
mondo per raggiungere nell’Altro infinito il senso pieno e la meta. In que-
sto emerge la sorprendente ambiguita/simbolicita del rapporto interperso-
nale, che trova nell’altro un autentico valore, ma che a un tempo rimanda
oltre se stesso e non ¢ in grado di offrire la piena esaustione dell’e-sistere.
La relazione all’altro diviene cosi invito a dare una risposta personale
all’Altro. Qui identita e alterita non sono concorrenziali: quanto pidi sono
presso l'altro — le cose, I'altro uomo e in ultima analisi Dio — tanto pit
sono presso me stesso e autentifico il mio essere-me-stesso essenzialmente
esistente e trascendente.

Il sit-sein dell’e-sistenza non riguarda perd soltanto il rapporto con
Ialtro singolo uomo, ma anche I’e-sistere nella relazione io-tu-terzo. La re-
lazione del noi presuppone quella del tu: il tu media il noi. D’altro canto,
dalla comunione del noi vengono a costituirsi le relazioni personali io-tu:
il noi media il tu. Si danno qui una reciproca mediazione e un reciproco
condizionamento. I due aspetti formano un’unita necessaria.

Il vivere e I'operare nella comunanza del noi si rivela perd problema-
tica. Essa infatti consiste nella correlazione di io, tu e terzo esistente tra
me e il mio altro: da un lato cid richiede I'affermazione libera dell’altro
per se stesso; dall’altro la donazione di sé all’altro ¢ possibile solo se in
essa non si verifica una perdita del proprio valore personale ma accade in
modo tale che tale valore-dignita sia salvaguardato e promosso (altrimenti
la dedizione sarebbe una soppressione). Di qui una tensione antitetica tra
amore e diritto nell’ambito dei rapporti umani in quanto I'azione morale
consiste in primo luogo nell’assenso personale all’altro, ma perché cio
sia possibile si presuppone che 'agente morale — io e l'altro — abbia di
volta in volta un ambito di attuazione riservato alla sua liberta, ambito
che costituisce la sfera del diritto. Ne consegue il dovere di tutelare tanto
i diritti dell’altro, quanto i propri nella misura in cui essi sono richiesti
come condizione della liberta.

Questa situazione determina il trovarsi insieme degli uomini in una
collettivita. Essa, nella sua indole, & costituita primariamente o dall’amore
o dal diritto: la chiamiamo rispettivamente comunita o societa. Come
dalla comunita non ¢ escluso il vincolo giuridico, anche se questo non ne
costituisce ’anima, cosi anche nella societa non si esclude la comunione

4 L’assoluto non & mai dato all'uomo come termine immediato del proprio conoscere
e del proprio operare, ma & sempre dato in modi mediati dal mondo (cf. E. CoRrETH,
Antropologia filosofica, Morcelliana, Brescia 2000%, 158).



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 581

di vita, I’amicizia e I’amore, anche se cio non fa parte della sua essenza e
pud mancare in un tipo di societa impersonale, formatasi unicamente in
vista di uno scopo.

Da quanto detto risulta una prima coordinazione di singolare e uni-
versale. L’universalita infatti non ¢ una entita sussistente in sé che sop-
prime il singolare e la sua indipendenza. Cosi anche la collettivita non &
dimensione assoluta e in sé sussistente alla quale possa essere sacrificata
la singola persona. Ogni comunita e societa risultano costituite di singole
persone: la collettivita dunque & connessa agli individui. Essa ha una fun-
zione in ordine al pieno sviluppo materiale e spirituale/morale dei singoli
esistenti umani. Dall’altro lato il singolo e-siste gia sempre in rapporto
con la comunita e la societa e solo in essa realizza in senso pieno la pro-
pria umanita: I'individuo ¢ chiamato dalla sua stessa struttura ontologica
a impegnarsi per gli altri nella comunita, contribuendo al bene comune
(differente dalla somma dei beni individuali).

Da tutto questo discende che in ogni collettivita si da un rapporto
di reciprocita tra singolare e universale®?. Da un lato cio si esprime nel
principio di solidarieta, secondo cui I'individuo, in quanto essere sociale,
¢ ordinato al tutto della societa ed ¢ in obbligo verso di essa ovvero al
perseguimento del bene comune; dall’altro cid si esprime nel principio di
sussidiarieta, secondo cui ogni forma di societa rimane vincolata al bene
dell’individuo. La struttura sociale ha eminentemente una funzione sussi-
diaria, cioé¢ una funzione di aiuto e promozione, per prestare cid che il
singolo o la collettivita subordinata di volta in volta in causa non sono in
grado di fornire. Questa funzione sussidiaria trova il suo limite nel fatto
che essa non deve sopprimere o limitare la liberta e i diritti dell’individuo,
né deve assumersi funzioni che il singolo o le comunita subordinate puo
e deve adempiere in liberta e responsabilita propria.

1l profilo biologico-pratico dell’identitad umana e il principio ermeneu-
tico-dialogico del legame sociale che premono culturalmente per sostituire
I’antica fondazione spiritualistica e personalistica della qualita umana,
non sembrano perd oggi cosi saldi nel conflitto dell'interpretazione dei
«valori», dei «diritti» e dei «doveri» corrispondenti all’enfasi retorica
posta sull’inviolabilita dell'umano che ¢ comune. La questione dell'umano
universale (ovvero l'identita dell'umano che & comune a tutti coloro che
e-sistono) dal punto di vista della sfera politico-giuridica non & certo il
problema di una astratta definizione dell’e-sistenza, ma quello di salvaguar-
dare la consapevolezza che la cura dell’'umano che ¢ comune ha titolo per
rimanere indisponibile all’autoreferenzialita esclusiva dell'individuo, impe-

2 Cf. Ibid., 162ss.



582 StPar 61 (2014) 3

gnando universalmente alla sua tutela ogni e-sistenza in modo responsabile
e vincolante E questo pud nascere solo se si hanno occhi per ascoltare cio
che l'e-sistenza dice di se stessa.

3.6 Uomo e Dio

La complessa analisi dell’atto dell’e-sistenza & anche il luogo in cui la
domanda fondamentale aperta dal problema dell'umanesimo incontra la
questione «Dio». L’analisi dell’e-sistenza fin qui svolta, nonostante tutte
le apparenze contrarie, & ancora astratta rispetto al «fenomeno» che essa
tematizza perché — come abbiamo visto — listanza costitutiva dell’ipseita
dell’e-sistenza non ¢ riconducibile all'immanenza del sé, dato che nelle due
modalita correlative e asimmetriche che abbiamo incontrato (I’e-sistenza
quale apertura dell’essere e I'essere che si da all’e-sistenza) essa si mani-
festa nell’atto come eccedente I'atto nel senso che 'e-sistenza non ¢ in
grado di produrla, ma la realizza in quanto la riceve.

L’istanza che rivela la dimensione originaria del fenomeno dell’e-sistenza
¢ dunque irriducibile alla sua immanenza. La struttura di appello, per la
quale 'uvomo non si rapporta a sé se non rapportandosi a un’istanza altra
di cui non dispone e che proprio cosi gli ¢ radicalmente propria, costituisce
la struttura originaria, non pit riducibile, dell’atto dell’e-sistenza.

L’atto dell’e-sistenza & decisione di sé come un tutto, poiché ¢ de-
cisione nei confronti dell’istanza trascendente che lo autorizza. Il pun-
to & che tra i due aspetti esiste una correlazione: 'uvomo non ha una
liberta, ma ¢ il soggetto della liberta, poiché l'istanza che lo obbliga a
una totalizzazione di sé non solo apre lo spazio della sua decisione, ma
la rivendica come atto libero del sé che riguarda questa istanza stessa.
Questa inversione dell’intenzionalitd consiste nell’affermazione realistica
dell’Assoluto, la quale non ¢ effettiva che nell’atto poiché & questo che
la realizza®. In questo senso 'atto dell’e-sistenza non porta direttamente
sull’istanza trascendente se non perché ¢ I'atto stesso che vi si riconosce
anticipato e solo a questa condizione assolutamente autorizzato*. L’istan-
za che mi precede mi autorizza assolutamente, poiché essa anticipa la
mia risposta — e dunque la mia alterita appartiene originariamente alla
sua donazione.

$ Cf. A. BertuLETTl, Dio, il mistero dell'unico, Queriniana, Brescia 2014, 305-306.

4 Lappello o la chiamata non ¢ effettivo che nella risposta perché esso stesso si
intenziona alla risposta. L’inversione della reciprocita si produce nel riconoscimento che la
donazione riguarda me: essa ¢ appello della risposta che la lascia essere e la fa essere, ma
¢ l'atto che la determina.



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 583

Questo atto ¢ cid che la tradizione teologica chiama fede teologale,
I’accesso a Dio in quanto Dio*®. Dal punto di vista antropologico la sua
qualita teologale consiste nella sua portata realistica, nel fatto cioé¢ che
essa non termina a un concetto di Dio, ma alla sua realta (e percid al
suo concetto). Da cid deriva I'insostituibilita del termine Dio, mediante il
quale la coscienza religiosa designa il referente delle sue rappresentazioni.
1l termine Dio in questo senso non ¢ traducibile in un concetto ontologico
che si emancipa dall’atto teologale, perché ¢ questo che ne istituisce origi-
nariamente il significato. Ora, questa qualita & accessibile a un approccio
antropologico, poiché I'atto dell’'uomo non ¢& solo il luogo in cui essa si
produce, ma cid che la «fa essere». Nell’atto teologale lo scarto — asso-
luto — fra l'atto e la sua evidenza diviene un circolo produttivo, poiché,
nell’inversione dell’intenzionalita, la verita vi & riconosciuta come cid che
convoca ’e-sistenza alla determinazione della sua propria manifestazione.
L’atto «lascia tutto» all’iniziativa della verita, alla sua indisponibile mani-
festazione: ¢ questa infatti che lo rivela come atto che porta sulla verita
stessa e percio sulla totalita del sé. E tuttavia, poiché la forma della sua
manifestazione ¢ la chiamata, la veritd non accade come cid che riempie
un vuoto, ma come cid che «compie» I'intenzione radicale dell’e-sistenza,
la quale &, nella sua essenza pid originaria, «capacita» della verita.

La chiave di questa portata realistica della qualita teologale della fede &
la verita cristologica, cio¢ Gest Cristo Verbo di Dio fatto uomo (Peffettivita
di Dio) che in quanto tale coinvolge 'uvomo come determinante nella sua
propria manifestazione e con cid rende possibile qualcosa come una teologia
proprio in quanto conferisce all’antropologia, ovvero all’e-sistenza, di deter-
minarla. Nello stesso momento 'e-sistenza si trova a essere co-appartenente
alla teologia, in quanto & in questa che trova la sua possibilita. Per questo
nell’atto dell’e-sistenza & superata I’esteriorita di uomo e Dio e la rivelazione
di Dio per 'uomo in Gest Cristo svela 'uomo all'uomo e gli fa nota la sua
altissima vocazione (cf. Gaudium et spes, n. 22).

4. 1l percorso del focus

Il focus di questo numero della rivista, come detto, approfondisce il
senso dell’«umanesimo» cristiano indagando i suoi nessi con il problema,

# La fede, in questo senso, ¢ Iatto che riconosce una precedenza dell’appello, dove il
riconoscimento, di per sé, ha la forma della passivita. Si tratta di una passivita pratica che
chiama in causa il soggetto, lo convoca, lo capacita, secondo la dinamica propria dell’anti-
cipazione la quale, in questo senso, anticipa la risposta perché la considera e la tematizza
dal punto di vista del compimento.



584 StPat 61 (2014) 3

assai importante e dibattuto, della dignita dell'umano. In questo vengono
incrociati e approfonditi alcuni aspetti emersi nella nostra analisi della
questione dell’'umanesimo che si rivelano oggi particolarmente significativi.
I primi tre contributi — costruiti in un continuo dialogo tra antropologico
e teologico e tra filosofia e teologia — sviluppano il tema a livello storico
e teoretico; i successivi quattro si interrogano su come alcuni significa-
tivi pensatori attuali (tre filosofi e un teologo: Robert Spaemann, Slavoj
Zizek, Simone Weil e Wolfhart Pannenberg) hanno cercato di rispondere
alla domanda sul senso e sull’eventuale fondamento della dignitad umana
portando in luce significativi aspetti dell’atto dell’e-sistenza. Il percorso &
volto a far emergere e comprendere le questioni vitali che la consapevo-
lezza della dignita umana, del suo significato e del suo fondamento solleva
chiamando tutti alla responsabilita per il comune e-sistere nell’orizzonte
di un «umanesimo» condivisibile. E come le istanze fondamentali della
rivelazione cristiana, con la loro capacita di aprire un universale che ri-
metta ciascuno alla irriducibilita della sua singolare e-sistenza, non siano
per nulla estrinseche a tutto questo.

Lo studio di Franco Buzzi (La «dignita dell’uomo»: un’idea dell’ uma-
nesimo rifiutata dalla Riforma e dal cattolicesimo attorno al concilio di
Trento?) chiarita la difficolta di una interpretazione dell’'umanesimo, si
sofferma sulle radici storiche dell'umanesimo tra Rinascimento e Riforma,
individuando le novita apportate dall'Umanesimo nel pensare I'e-sistere e
celebrare la dignitas hominis e quale sia stato allora latteggiamento del
mondo cristiano — riformato e cattolico — rispetto a quella che appariva
la svolta culturale dell’'umanesimo e, in particolare, rispetto al significato
— originariamente trinitario e cristologico — della liberta da essa evidenziato.

L’articolo di Sergio De Marchi (L’evento cristologico come «messa in
atto» dell’'umano), dopo aver analizzato la complessa messa in questione
della persona e dei diritti nella modernita contemporanea verifica la tenu-
ta dell'idea — differente rispetto ad altre interpretazioni in prevalenza di
stampo postmoderno — che il cristianesimo, nella prospettiva di una sua
decostruzione, sia capace di aprire a pensare un universale che rimette
ognuno alla irriducibile singolarita della propria e-sistenza. Partendo dal
carattere indeterminato e indeducibile della liberta (ovvero delle liberta
umane e del loro vicendevole interagire e condizionarsi) & I'’eccedenza
dell’evento cristologico (e non di una gnosi) rimessa per intero ai segni
testimoniali cristici ed ecclesiali di tale dedizione che rivela, nell’affidabilita
di Gesu, la prossimita della signoria salvifica di Dio e costituisce il segnale
nitido del tratto autobiografico di un insegnamento il cui protagonista ha
egli stesso sperimentato il valore di quelle relazioni interpersonali che con-
notano invariabilmente la trama delle esperienze costitutive dell’e-sistenza
e che consentono di viverla sensatamente.



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 585

In diversa prospettiva Gabriele Fadini (L’umanesimo cristiano: la
dignita dei poveri e degli oppressi. La prospettiva filosofico-teologica di
Ignacio Ellacuria) indaga un aspetto particolare e centrale dell’'umanesi-
mo cristiano cercando di mostrare il significato che la formula sartriana
secondo cui I'esistenza precede 'essenza ha per un filosofo-teologo come
il gesuita Ignacio Ellacuria. Per Ellacuria essa significa primariamente che
un uomo viene a essere dipendente da quello che ha deciso di fare. Cio
dice che I'incontro con Dio si da solo nella prassi storica che ¢ esperien-
za di popolo ed ¢ qui che 'uomo si realizza come uomo ovvero, come
direbbe Zubiri, «religatamente». Re-ligazione ¢ quella di Gesa che, per
I'incarnazione, non ¢ solo un sizgulum della specie umana, ma ha vissuto
tutte le concrezioni materiali che concernono I'umanitd di ogni uomo
del suo tempo e di ogni determinato tempo: 'errore fondamentale — per
Ellacuria — sarebbe invece quello di identificare il trascendente con il
«separato». Una delle concrezioni piti importanti per il Gest storico fu
I’essere a contatto con i poveri, i bisognosi, i pitt deboli, gli ultimi della
societa del suo tempo: una concrezione che non fu statica ma dinamica
perché si & concretizzata in una prassi di liberazione. Alla scuola di Zubiri
Ellacuria ritiene che la sequela di Cristo cui tutti siamo chiamati non sia
mera ripetizione estatica ma, proprio perché viene a darsi nella prassi sto-
rica, ri-petizione incessantemente pro-secutrice. Con cio la prospettiva filo-
sofica conduce senza soluzione di continuita a quella teologica in quanto
la prassi liberatrice (soprattutto dei poveri e degli oppressi) rende 'uomo
partecipe della divinita del Figlio incarnato portando cosi alla luce la sua
pit piena dignita potenziando la prassi e le lotte storiche di liberazione
di ogni uomo e di tutto I'uomo.

Venendo all’analisi di alcune prospettive pia specifiche, Domenico
Canciani e Maria Antonietta Vito (Nuovo wumanesimo o civilta nuova?
Il lascito di Simone Weil) ripercorrono l'analisi critica dell’'umanesimo
operata da S. Weil. Mossa dalla necessita di riscoprire e riabilitare il le-
game spirituale tra pensiero greco (soprattutto platonico) e cristianesimo
(nella sua purezza evangelica), legame nel quale prende forma quello che
lei ha inteso come un nuovo umanesimo, Simone Weil ha colto il valo-
re fondamentale del rispetto della dignita umana che si configura come
obbligo, scelta incondizionata e risposta ineludibile a chi ci sta di fronte.
Questa incondizionatezza dipende dal fatto che non ¢ la finitezza o la
contingenza, ma 'eternita a costituire il destino dell'uomo, di tutto 'uomo,
nei suoi bisogni fisici e spirituali, ed ¢ tutt'uno con il rifiuto della forza
(il vero male dell’Occidente) cui corrisponde il primato etico della legge
dell’amore. Strettamente connesso a tutto questo ¢ il rispetto della dignita
del lavoro, condizione di fatto dell’e-sistenza, accolto come occasione di
crescita spirituale per 'uomo.



586 StPat 61 (2014) 3

L’articolo di Giuseppe Mazzocato (La dignita della persona e la
riabilitazione della teleologia nel pensiero di Robert Spaemann) interroga il
pensiero di R. Spaemann partendo dall’interrogativo sul chi & «persona»
(nomen dignitatis), nel desiderio di superare — se possibile — le ingenuita
del personalismo. L’e-sistenza personale per il filosofo tedesco & gioca-
ta tra naturalismo e spiritualismo e cid converge ad attestare la natura
relazionale dell’essere umano a procedere dal fatto che la sua e-sistenza
poggia sul reciproco riconoscimento dei soggetti (si & persone per il fatto
di essere riconosciuti tali da altre persone e le persone esistono solo in
tale reciprocita). Tale riconoscimento ¢ rimedio alla violenza se sa superare
'astrattezza recuperando I’essere umano nella sua unita di anima e corpo,
da natura e cultura a partire dal carattere pratico del rapporto tra il sog-
getto e la vita. Il che richiede la denuncia e il superamento dei limiti del
biologismo e dello spiritualismo, atteggiamenti antinaturali e dialetticamen-
te congiunti. Per questo & necessario riconoscere l'origine extra-riflessiva
della riflessione costituita dall’originario antropologico che viene in luce
quando si comincia a tener conto di cid che dell’esperienza umana del
corpo proprio ¢ oltre e prima dell’affetto. Di quest’originario antropolo-
gico la realtad naturale, intesa a partire dal nesso insuperabile tra I'idea
di fine (la tendenza di ogni vivente al proprio bene, ovvero il fare per
amore di...) e la possibilita di riconoscere un senso alla realta, ¢ elemento
costitutivo. Tolto il fine (o la tendenza) dall’orizzonte del sapere umano,
non rimane piG nulla da sapere sulle cose, se non cosa possiamo farcene
(strumentalismo). Il problema che urgente si apre ¢ allora: come ripensare,
alla luce delle istanze attuali, la teleologia? La negazione della teleologia
ha infatti condotto alla perdita dell’idea di vita nel suo senso pid pieno
e al dominio dispotico sul vivente, uomo compreso. Mazzocato conclude
con una ripresa dei temi individuati in Spaemann volta a evidenziarne il
contributo a una visione antropologica cristiana e a un nuovo umanesimo,
al centro dei quali si staglia la concezione dell’«atto» come movimento
d’e-sistenza unificante volto all’affermazione dell'individuo umano come
qualcosa di assoluto di fronte ad altri individui della stessa natura, affer-
mazione di sé che implica un’anticipazione di senso che trascende il dato
naturale del qui e ora.

1l saggio di Isabella Guanzini (Oltre il soggetto postmoderno. Un nuovo
umanesimo secondo Slavoj ZiZek) ripercorre il pensiero «irrituale» di Slavoj
Zizek al fine di ripartire dall’evento cristiano per recuperare il senso della
realta e della liberta. Il rapporto fra il filosofo sloveno e la tradizione
cristiana muove da un’intenzione radicale, tesa a mostrare come il cristia-
nesimo rappresenti lo spazio privilegiato, anche rispetto ad altre esperienze
spirituali tradizionali, per un ripensamento della prospettiva materialistica
e della possibilita di elaborazione di una nuova ontologia. Questo legame



Roberto Tommasi, Istanze dell umanesimo 587

tra materialismo e cristianesimo assicura il necessario collegamento tra
le questioni della teologia e quelle della politica, del logos e del nomos
e permette di pensare nuove possibilita del legame sociale, in ordine al
rilancio di un solido umanesimo che vada oltre le visioni essenzialmente
gnostiche dell’esistenza spesso connesse all’«eresia» orientale e digitale.
La teologia in questo senso ¢ chiamata a toccare di nuovo la realta, a
liberare le sue energie per recuperare le virtualita storiche, antropologiche
ed etico-politiche dell’annuncio cristiano.

Infine il testo di Gian Luigi Brena (La dignitd umana nel pensiero di
Wolfhart Pannenberg) mostra, sulla scia di Pannenberg, come 'esistenza
umana sia pienamente comprensibile solo in riferimento a Dio. L’essere
umano supera infatti i suoi limiti e quelli della tradizione in cui cresce, an-
dando oltre ogni cultura mosso da una fiducia esistenziale che rinvia oltre
ogni fiducia nella realtad empirica o nella societa e termina a quella Realta
Infinita che le religioni chiamano Dio. Percio le concezioni autosufficienti
dell’'umano sono inadeguate, mentre invece ¢ solo la relazione asimmetrica
con Dio (che esiste anche se non ¢& riconosciuta) la quale giustifica ade-
guatamente la dignitd umana. Essa — per la creazione e I'incarnazione — ¢
dono di Dio, non iniziativa umana. E precede ogni morale, ma include
I'invito a partecipare all’'amore di Dio che si riversa su tutte le creature,
un invito nel quale fede cristiana e visione laica dell'umanesimo moderno
si possono incontrare.

ROBERTO TOMMASI
preside della Facolta teologica del Triveneto



